 Az érzések erői
2024.01.21 - Horváth Péter hopi

Bevezetés
	Életünkben az érzés az, amit először tapasztalunk, és az utolsó is az lesz. Mindannyian megállás nélkül érzünk valamit, és meglepően keveset törődünk azzal, hogy mit és miért. Természetessé vált, mint a levegő vagy a gravitáció. Mindaddig természetes, míg nem kezd el szenvedni tőle az ember, vagy úgy is mondhatnám, míg a megszokottól eltér. Hiszen életeket élünk szenvedéssel, miközben már megszoktuk, és eszünkbe se jut ezen javítani. Egyszer valaki azt mondta, hogy nem olyan párt talál magának az ember, aki boldoggá teheti, hanem aki ismerősen boldogtalanná. Hát akkor hogyan is van ez?
Az érzések besűrűsödött gondolatok
	Az időfizikus azt mondta, hogy az érzések besűrűsödött gondolatok. A gondolatokról már viszonylag sokat tudunk, az elme tipikus viselkedése. Bár önálló gondolkodásra az embernek nincs is szerve, mégis szüntelen hányja azokat, amiket a környezetből direkt vagy közvetve kap, véleményt „alkot”, illetve következtetéseket von le, kommunikál. Ahol a figyelem, ott az energia, és ahol a figyelem, ott valóban sok gondolat sűrűsödik. Ezzel lehet eredményre jutni, mert visszafejthető belőle, hogy ha az ember nem jól van, javíthat az érzésein, ha megfelelő irányba tereli a gondolatait – hiszen végsősoron mindig is ez volt a cél. Jobban szeretnénk lenni, boldogok akarunk lenni.
[bookmark: _Hlk157765063]	Az rögtön látható, hogy itt valami transzcendensről van szó. Ezt nem lehet mérni fizikai dolgokkal. A gondolatok se mérhetők. Azok a fizikai jelenségek mérhetők, amiket a gondolatok és az érzelmek a testben okoznak. De sem a gondolatokról, sem pedig az érzésekről nincs a mai tudománynak használható magyarázata. A pszichológia ugyan megmártózik abban a langyos vízben, hogy hogyan viselkedik az ember, de az szerintem többnyire az elme viselkedése. Valamire valószínűleg valamivel reagál, ami dokumentálható – ez tudományos. Hiszen a „pszicho” azt jelenti, hogy lélek, de annak létét el nem fogadja. Vagyis csuka fogta róka lesz, anyagi megközelítéssel nem fogunk eredményre jutni, vagy nem feltétlenül tudományos szempontokat veszünk alapul. Azt mindenképpen meg tudjuk állapítani, hogy a reakciók valamilyen érzést feltételeznek, bármilyen létformát is vizsgálok. A tudomány ezért azokat a dolgokat, melyek számára nem érthető módon kommunikálnak, nem vette figyelembe az érzéseket. Egy kő vajon mit érez, ha tóba dobjuk? Ehhez persze azt kell feltételezni, hogy van tudata, ami képes felfogni az eseményeket, érzékei vannak, amik pedig fizikailag nyilvánvalóan nincsenek. Nem csak anyagi szempontokat kell figyelembe venni. A növény a helyzetváltoztatás alapján azért már ad reakciókat. Látszik rajta, hogy számára kedvező körülmények közé kerül. Érez, vagy csak reagál? Egy hétköznapi állatnak nem nehéz feltételezni az érzéseit, hiszen kimutatja. A gondolatait már nem feltétlen, ezt az elme tudománya nem tekinti fejlett lénynek, pedig tanul, és logikája is van. Elméje nincs. Erre majd később visszatérünk.
Ismerd meg önmagad!
	A Delphoi jósda falára volt kiírva: „Ismerd meg önmagad!” Nyilvánvalóan a fejlődés alapjáról van szó. Önmagam megismerése leginkább úgy történik, hogy megfigyelem önmagam, ami teljesen azonos Eckhart Tolle javaslataival, miszerint az elme csitítására a legegyszerűbb mód, ha mindig megfigyelő állapotban vagyok. Kézenfekvő, hogy megfigyelem a környezetem, az elme mást se csinál. De a bennem zajló dolgok figyelése az, ami meglepő eredményeket okoz. A JELENLÉT állapotába kerülök tőle. Figyeljem a gondolataimat, és az érzéseimet! Gyakorlati értelme ennek nem csak az, hogy jelenbe hoz, hanem jobb is leszek tőle, mert - ma már ez nem titok – az Istent magunkban kell keresni, nem a külvilág fogja megmutatni. Az ugyan igaz, hogy minden belőle van, és általa, és minden azt mutatja, hogy nem lehet, hogy ne legyen alkotója, annyira tökéletes. De ha kifelé tekint az ember, mégis távolodunk tőle. Ilyesfajta kettősséget mind megéltünk, akik a keresés útjára lépünk. A jelenlét érzései sokkal emészthetőbbek, mint amit az emlékek sugallanak. A jelenlét tehetőssé teszi az embert. A jelenlétben nincs szükség gondolatokra, és sokkal kevésbé nyomasztó az, amit az elme gondnak, problémának tekint. Az elme azonban elég önálló, és már többségünk rég azonosult vele, meg se tudjuk különböztetni azt, aki vagyok attól, aki beszél a fejemben. Most is, hogy ezt olvassa a kedves olvasó, hallhat egy belső hangot. És persze van még valaki, aki ezt az egészet csendben szemléli, és jól mulat.
Érzelmi intelligencia – fejlettségi szintek érzelmei
Valójában van némi vita arról, hogy mi is az érzelmi intelligencia, illetve van-e olyan egyáltalán. Ám ezek meglehetősen az anyagi tudományosság szilárd talaján mozognak. Én itt ettől már az elején elrugaszkodtam. (Komoly vitát lehetni nyitni arról, is, hogy egyáltalán mi az intelligencia, mert hát ez a fogalom se annyira egyértelmű, pedig mi mindent alapoznak rá!)
Ha képes vagyok megfigyelni a bennem zajló érzéseket, akkor képes vagyok önkritikát gyakorolni, és megállapítani, hogy ezt szeretném-e tovább, vagy se, illetve el tudok képzelni valami kulturáltabbat is. A spirituális tanok rég hirdetik, hogy az ember a környezetét tükörnek tekintheti. A keresztény hagyomány is így illeti ezt: „tükör által homályosan”. Vagyis azt mutatja, ami bennem van, de ha nem figyelek, nem derül ki, hogy nem egy ellenem szóló összeesküvésről van szó. Ha valaki bajban van, vagy szenved, akkor az elméje könnyen hiheti, hogy az egész világ ellene van. Na, akkor kell elővenni az önmegismerés varázspálcáját, és figyelni befelé! Ezt hívom érzelmi intelligenciának. Ha tudatos vagyok az eseményekre és az érzéseimre, és képes vagyok a szenvedés ellenére kezelni, és mélyen megélni a helyzetet, és esetleg nem kezdek hisztibe, vagy nem lesznek dühkitöréseim a környezetem okolva. Hiszen a környezetem egyáltalán nem biztos, hogy tehet arról, ami kialakult, még akkor se, ha direkt okozója az eseménynek. Vagyis, ha helyzet van, nem hagyom, hogy elragadjon az elmém, és nem fogok támadni, vagy elmenekülni, hanem szembe nézek vele, felelősséget vállalok. Természetesen mindennek meg van a küszöbértéke. Az alsó küszöbértékig érzéketlen az ember. A felsőtől lép ki a komfortzónájából. Például, ha lőnek, megéri odébb állni, vagy védekezni. Tolle erre azt mondta, hogy ha az ember szenved, a következőket teheti: kikerüli, megváltoztatja, vagy elfogadja. Ezt jelenti az érzelmi intelligencia. Az elme általában a negyediket választaja: méltatlankodik. Ekkor mondják, hogy az ember nem szenved még eléggé, hogy változtatáshoz való erőt és bátorságot halmozzon fel. Meggyőződésem, hogy nem csak szenvedés útján fejlődhet az ember, de ehhez sosincs elég tudás. Így előfordul, hogy valaki olyan régóta szenved már, hogy a sajátjának tekinti, sőt megvédeni igyekszik. Szélsőséges esetben pedig már nem lesz elég ereje a változtatáshoz, és azzal hal meg, illetve abba hal bele. Ez még mindig a sötét középkor kérem!
	Hogy kinek hogy alakul a küszöbérték, az teljesen eltérő. Az élet számtalan területén is teljesen eltérőek a küszöbértékek. Alapvetően a neveltetés és a társadalmi berendezkedés határozza meg, mi elfogadható és mi az, ami már nem igazán. Másságaink megértése és elfogadása, amiről itt szó van. Ennek tudatában érdemes megbocsájtónak lenni, mindaddig, amíg a hiszti bennünket nem kezd el veszélyeztetni. Például lehet hagyni egy darabig a fegyverkezést, de az azért nem normális, hogy annyi fegyver van a bolygón, hogy többször is magunkra tudnánk robbantani az egészet. Ez teljesen egybecseng azzal, hogy az ember ne valami ellen küzdjön, hanem valamiért, hiszen a harc a békéért halva született ötlet: csak a farkát kergető elme képes ilyesmit kitalálni. Csakhogy a tűrés nem mindig a helyes út. Példaképp Jézust hoznám fel, aki kiostorozta a kufárokat a templomból. Akinek mély fájdalma van, az engedje meg magának a sírást, vagy a hangos szót, ki kell beszélni, mert a megéléshez ez természetesen hozzátartozik, mint a seb gyógyulását ápolásával kell kivárni. Attól még meg kell tenni, amit meg kell tenni. A folyamataink azonban egyáltalán nem biztos, hogy más emberektől függenek, ez könnyen lehet egyemberes játszma is. Ha például jól megázok, az kinek a hibája? Hogy fogom azt kezelni? Mennyire esik az kívül a komfortzónámon, és omlok tőle össze? Ez a kifejezés, hogy komfortzóna, nagyon népszerű fogalom.


Emberi kapcsolatok – hol a határ a kint és bent közt?
	Mint említettem, a legfontosabb felfogásunkat és a hozzá kötődő érzéseinket a társadalmi beidegződésekből és családi neveltetés által építettük ki. Vagy építettük le, hiszen a teljesebb állapotból kerülünk az emberlétbe. A nyelvet is visszaszűkítjük az univerzálisból egyre, kettőre. Aztán ahogy nevelődünk, egyre tanulunk, és bár már nincs meg tudatosan a kapcsolatunk a Feljebbvalóval, hozzá igyekezve változnak az igényeink és a körülményeink is. Sose állandósul a komfortzónánk. Leginkább emberi kapcsolatainkra figyelünk, ingerek hatnak ránk, kommunikálunk, szellemi-, érzelmi- és fizikai anyagcserét folytatunk. Hadd nevezzem ezt össz-kölcsönhatásnak! A szociális kapcsolataink alapján közösségi lények vagyunk, azt szeretjük, ha a környezet elfogad minket normák alapján és a másságaink ellenére. Mivel nincs ideális személy, folyton álarcot tartunk, és a képmutatás kisebb-nagyobb hazugságában élünk.
Az ember a fejlődése során nagyon sok féle módon határozza meg önmagát, és ez is változik, legjobb esetben bővül. Ezt azért hangsúlyozom, mert az önazonosság nagyon egészséges. Belülről kifelé haladva vagyok először is ember. Másod sorban társas lény, aki családban él. Harmad sorban magyar. Továbbá Földlakó, Solara rendszer béli, és a Tejút galaxis lakója. Szén alapú anyagi testem is van, alapvető vízszükséglettel, továbbá szerves tápanyagok: elsősorban növényi eredettel. De meg kell említeni, hogy munkatárs is vagyok, adózó szavazó, utas, ennek vagy annak a birtokosa, vásárló, férfiú vagy leányzó, sokféle családtag, barát, haragos, szomszéd, hobbysta, internetező, stb. A kint és a bent folyton van valahogy egymáshoz képest, nyomás kiegyenlítődések zajlanak, illetve nyomásnövekedés is bekövetkezhet, amikor nagyobb erők lépnek fel. A test érzeteiről mindenkinek vannak fogalmai. Másik részem lélek, ami megfigyel, ami kelti testeimet, ami Istenhez tartozik. A lélek hordozza a szellem szoftverét, ami tanul, megért, és érez. A szellemnek több teste is megnyilvánul egyszerre. És nem látok teljes értékű ismeretanyagot erről, de egyértelműen a lélek és szellem összefüggő tereiről van szó. (Mivel erre nincs képességem, saját ismereteim és elképzeléseim osztom meg itt, jóllehet a különféle iskolák különféle módon adják elő.) Van, aki a szellemet nevezi isteni résznek és magasabb rendűnek, én a lelket. Nem ez a lényeg. Meg szoktak említeni asztrál testet, ami energiaáramlásokat mutat, ehhez kötöm a csakrák működését, és ebből nyer erőt a test. Szellemtestet vagy mentáltestet, ami az emlék lenyomatokat hordozza, és róla szólnak a kísértet históriák. Érzelem és fájdalomtest, ami a gondolatok és emlékek mentén az elme részei. A lélek 4 dimenzió fölötti állapotairól nagyon keveset tudok, mindössze gyanús, hogy ebbe azonosul belé, aki megvilágosodok. Az öt ismert érzékszervünk fölött még egy kazal van, amit nem fizikai testhez lehet kötni. A lelkünk, illetve szellemünk maga is képes látni, hallani stb, de ide tartozik a mozgás érzékelés, azaz gravitáció, vagyis tömeg érzet, a nyomás, a hő. A Földnek is vannak különféle kisugárzásai, de a kozmikus hatásokra is érzékenyek vagyunk, csakúgy, mint az elektromágneses sugárzásokra, amivel a készülékeink bombáznak. Az időérzet, ami a lelkünk relatív órajele, amit pillanatnyilag a Nap lelkéhez, mint helytartóéhoz hasonlítunk. Nevezzük ezt idősűrűségnek! A csí áramlására nem vagyunk tudatosak, de ha nincs, azt rögtön észreveszi bárki. A környezetünkben lévők testi és szellemi energiáinak kisugárzását is lehet érzékelni. Az időfizika ezt gravitációs hullámoknak nevezik, nem csak tömeginformációt hordoz, hanem MINDENT. Ha ez így van, akkor persze nehezen tudom magam a Mindentől elkülönültnek tekinteni, de természetesen nem vagyok tudatos csak a saját pici környezetemre, sőt arra se.
	Az itt elsorolt dolgok össz-kölcsönhatása okozza az optimális komfortzónánkat. (Lehet, hogy kihagytam ezt-azt.) Tehát minden állapot egy optimumhoz közelítve jelenti a jót, és csak bizonyos szűk határokon belül elfogadható az életünk számára. Nem az állandó kölcsönhatásokat szoktuk érezni, hanem a változásokat. Az teljesen normális, hogy 1 atmoszféra nyomáson élünk, hanem mikor a légnyomás csak 1%-ot változik hirtelen, az sokakat megvisel. Azzal sincs semmi baj, ha rendszeresen eljárunk dolgozni, az a baj, ha túlórázni kell. Talán ismeri az olvasó, hogy hogyan lehet megfőzni a békát. Ezek a tényezők tehát, amelyek hozzám tartoznak, mert érzékelésem és tudatosságom kiterjedhet rá, és érzéseket kelthetnek.
Egy kiváló gondolkodó, Varga Endre egyszer azt feszegette, hogy az ember, mikor anyagcserét folytat, akkor tulajdonképpen őt az anyag alkotja inkább, vagy az információ, ami eldönti, hogy a beépülő anyag hogyan kerüljön felhasználásra? Először is nem lehet eldönteni, hogy hol van az ember határa. A testem határának alapjában a bőrünket tekintjük. Még talán a száj vagy orr nyálkahártya is ide tartozhat. De, amit lenyelek, az még nem épült be. Mikortól nevezhetem a lenyelt almát ÉN-nek? Amit kilélegzek, az én vagyok, vagy csak voltam az? Kifelé pedig sugárzunk, az auránk vagy energiatesteink nem korlátozódnak a bőrünkig, hanem messze túlnyúlik, akár 1-2 méterrel is. (Ennyit tudunk mérni.) De az ott nem áll meg, hanem fénysebességgel sugárzik széjjel, és ereje négyzetesen csökken, információtartalma állandó marad. Akkor kijelenthető, hogy én most 42 évesen egy kb. 42 fényév sugarú gömbben ülök, amin kívül, nem mondható, hogy vagyok. De hát a gondolatnak nincs ilyen határa, és én elgondolhatom magam a Teremtés túlsó felére is. Már ha képes lennék ilyenre, akkor is csak a testemre érvényes a gömbhatár, és a lelkem valószínűleg pár évvel idősebb. Tehát az, hogy hol a határa annak, hogy ha befelé figyelek (vagy mire figyelek), az nem minden esetben egyértelmű. Persze ilyenkor arra gondolunk, hogy figyelem a testi lélegzetem, a szívdobogásom, az izmaim állapotát, a gondolataim, és általában véve az öt érzékszervünk érzékelési határáig terjed. Vagyis ha becsukom a szemem, és csendben vagyok, akkor eléggé kizártam a külvilágot. Igen ám, de ahogy én sugárzok ki, ezt teszi minden és mindenki. Vagyis egy állandó gondolati-, érzelmi- és rádió- és hő- és gravitációs- és stb. hullámokkal teli zajos térben ülök. Az, hogy ezekből mennyit fogok fel, vagy mire vagyok tudatos, arra nem biztos, hogy van viszonyítási alap. Illetve, ha érzem, nem biztos, hogy le tudom állítani az „érzést”, hogy ne zavarjon befelé figyelni. Vannak erre a fizikai testnek trükkjei, hiszen ha nagy zajba kerülök, akkor azt azért kibírom, de teljesen érzéketlen leszek a kis neszekre. Ha csendbe kerülök, egy darabig még zúg a fejem, és nem hallom, ha valaki lépked mellettem. Nagyon könnyen elképzelhető, hogy a minket érő zajok és hatások sokasága ugyanilyen módon van lehalkítva. Mint ahogy a tudat, az ingerek sűrűsödésére elkezd érzéketlen lenni a részletekre. Vagy ha örökké piszkálódik valaki velem, egyre durvább leszek én is, és nem fog érdekelni, ha valaki rikácsol vagy épp panaszkodik. Így igyekszik az érzékeléseket az alsó küszöb alá szorítani.
[bookmark: _Hlk157806146]	Ebből meg az következik, hogy tudatos odafigyeléssel ilyen módon lehet stimulálni az érzékeléseket. Valamikor olyan munkám volt, ahol hifi berendezésekkel foglalkoztunk. Érdekelt. Érdekelt, hogy az egyik rendszer mitől szól jobban, mint a másik. Kiélesedett a hallásom a pozitív stressz hatására. Lejjebb kellett az alsó küszöbértékemet tolni a hallásomnál, ennek az lett a következménye, hogy nagy mértékig tudatos lettem minden neszre. Fokozottan zavar azóta minden nyikorgó szék, egy számítógép zümmögése, vagy recsegő alkatrész a kocsiban, amit más esetleg meg se hall. Ez esetben nem fizikai korlátokat hágtam át. A legtöbben a látás érzékére tudatosak. Annak ugyan vannak fizikai korlátai, de megfelelő gyakorlatokkal nem varázslat azon is javítani. (Orosz szemtornának kell utánanézni.) Sokkal fontosabb ez esetben a lelki ok, hiszen minden testi elváltozást lelki okokra lehet visszavezetni. Annak az a programja, hogy „látni se bírom”. Ha örökké olyan látvány fogad, amit nem szívesen tapasztalok, elkezd romlani a látásom. Akkor is, ha nem vagyok rá tudatos, például nem akarom észrevenni a koldust az utcán, mert nem akarok rajta segíteni, vagy nem érzem kötelességemnek, számomra nem kívánatos. De lehet az bármilyen látvány. Például a tükör… Szóval az érzékelést lehet stimulálni, ha a zavaró hatásokat hatásosan tudom kizárni, és lejjebb tudom szorítani az érzékelés alsó küszöbét. A harmadikszem látás például folyton a fizikai látás okán kezd elhalványulni, hiszen az anyag látása nagyon meghatározó, főleg, mert azt mindenki érzékeli, és a szociális beilleszkedés miatt elvesztjük ezt kicsi korunkban. Egy tökéletesen sötét szobában kitárom a fizikai szem látását, ami után nem fizikai látvánnyal kell stimulálni a lelkem. Például a kezem összedörzsölve gerjesztem a tenyerem mellékenergia központjait, amit aztán a sötétben el-el húzok az arcom előtt. Lesz látványa! Vajon mi minden érzékeléssel lehetne ezt művelni?
	Van egy másik érzet is, ami idegi jellegű IS, de talán nem nehéz bemutatni, hogy mi még. Ha leteszem a kezem és ellazítom, akkor az izmokat nem moccantom. Mivel mozdítom meg mondjuk egy ujjam? Akarom. De hogy? A szándékból, hogy lesz erőátvitel, és méghozzá annyira gyorsan, pontosan hatékonyan? A kezemmel három csuklón keresztül minden erőfeszítés nélkül húzok egy egyenest egy táblára vagy akár írok például. Egy programozó, ha ezt olvassa, foghatja a fejét, hogy egy robotkarnak nagyon komoly számítási teljesítményre van ehhez szüksége! Szóval a kezem nyugton van, és adok egy parancsot egy ujjamnak a mozdulatra, de csak olyan gyenge parancsot, hogy az még nem mozdul. Ekkor az ide vonatkozó idegpálya megpendül egy leheletfinom érzettel. Élő elektromosságnak nevezem. Gyakorlás után ugyanezzel lehet érezni azt, mikor valaki például belép az aurámba. Páratlan műszer!
Külső belső érzetek - Honnan származik az érzés?
Tehát érzeteink hihetetlen szerte ágazóak, és nem hiszem azt se, hogy az ember mindig teljesen biztos abban, hogy amit érez, az belső vagy külső érzet. Ha nem vagyok jól, arra azért odafigyelek. De mi okozza? Néha lehetetlen megmondani, hogy épp hormon jellegű változás megy végbe, vagy hintázik a vérnyomásom a frontok miatt, vagy épp volt egy bitang nagy napkitörés. Ha jól vagyok, akkor nincs mire figyelni. Ha viszont nem, akkor az mindenre rányomja a bélyegét. Lényegében mindig a legkisebb közös többszörös alapján lehet kijelenteni, hogy hogy vagyok. A fent említett sok-sok résztest mindegyike képes érezni valamit. Sőt, messzebbre megyek, nagyon gyakran előfordul, hogy ha azt érzem fáj valahol, egyáltalán nem is a testem fáj. Roppant egyszerű igazolni: akadnak, akik elvesztették a végtagjukat. Az attól még képes fájni, vagy viszketni. Fantom fájdalomnak nevezik. Vagy akinek volt már vakbél gyulladása, az tudja, hogy az nem feltétlen ott fáj, ahol az akut elváltozás alakul, hanem a hasfal bármely részén, még a másik oldalra is „kisugárzik”. Az arcideg zsába is olyan kiváló érzés, mint a fogfájás, csak néha ez a fog, néha az, néha meg az arc egész más helyein. Egy orvos azt mondaná, hogy igen, hiszen azok az idegek érintettek, amelyeken át érzékeli az ember azt a fájdalmat. Igazuk van nekik is, hiszen van olyan vágás, amitől érzéketlenné válik egy-egy ujjbegy például. És nem azt akarom mondani, hogy nekik nincs igazuk, hanem hogy attól még lehet más is. Mert volt, hogy átéltem, és a szakember zavart tekintetéből azt vettem le, hogy fogalma sincs. Tehát ez a dolog olyan valami, mint a betegségek világa, hogy minden betegség lelki eredetű. Például az új germán medicina ezt tudományos igénnyel leírta részletesen, hogy mikor milyen lelki nyomora van az emberen, az arra vonatkozó testrész hibban meg. Sőt, azt is leírja, hogy a sokkszerű traumák okozzák, ami abból adódik többek közt, hogy meglehetősen egyedül érzi magát az ember. Vagyis a rendelkezésre álló információtól erősen függ, pillanatnyi szociális körülményektől és lelkiállapottól. Simán lehet, hogy az asztráltest gyengébb részében - például túlterheltség okán -, egyik csakra energiacsökkenése miatt a test oda vonatkozó szerve nem kap elég ellátást.
Egyes helyeken tartózkodva különösen jól vagyunk, másutt meg semmi különös. Sok ember közt, egyesek zavartan érzik magukat, mások éppen felpezsdülnek. Azt is figyelembe kell venni, hogy az ember fejlettségi és hangoltsági állapota teljesen más lehet. Egy kismama újszülött gyermekével esze ágában sincs sokemberes buliba menni, el akar vonulni a kicsivel, és meghitt csendességet akar. Egy alkoholtól zavart ember pedig nem akar majd mondjuk bibliaórákon részt venni, áhítattal és emelkedetten hallgatni a példabeszédeket. Emlékeink lenyomatokat hordoznak szellemünkben, amelyek kapcsolószerűen programokat indítanak, ha ahhoz hasonló helyzetbe kerülünk. Ezek nemhogy nem tudatosak, hanem van, hogy egész életen át menekül valaki attól, hogy csak ne kelljen még egyszer úgy lenni. Sőt, nem csak a saját, hanem a családunk felmenő tagjai által megélt életveszélyes események is ezt okozzák, sok-sok generáción keresztül. Vegyük például az ásítást: ébren kéne lenni. Ha egy ember ásít, a többieknek is kell. Ez a jelzés, hogy légy éber, én fáradok! De ez már olyan öreg túlélési stratégia, hogy a faj minden tagja így működik.
Az időfizika leírja a lélek ilyen viselkedését. Az emlékek holografikusan tárolódnak, aminek az a szépsége, hogy irtózatos gyorsan tudja az elme összehasonlítani a jelen pillanattal. Az összes életünk összes élményét a jelen pillanattal. Minden döntésünk az összes tapasztalatunk eredője. Ez az információs „tanácsadó” tér dönti el, ahogy fentebb említettem, hogy a lenyelt alma anyagai hova épüljenek. Jobban meghatározza az embert, mint az anyag, ami alkotja. Ám nem csak „anyagi anyagcserét” végzünk, hanem információs anyagcserénk is van. Ha hallunk egy viccet, akkor nevetünk. A szellem az információs rezonanciától emésztési zajokat kelt, mintha kiböfögné magát, vagyis nevet. Hasonló életöröm a zene vagy a vers, ami olyan részeinket hozza rezonanciába, amivel azonosulni tudunk, isteni énünk ujjongása gerjeszti az energiamezőinket, megborzongatja a karunkon a szőrt, mint az igaz szavak. Érzelmeink is, szociális érintkezéseink is hasonlóan szükségesek, nem látható minőségi kapcsolati terek alakulnak ki a közös figyelem által, amiben fürdőzünk egy darabig, majd elbúcsúzva jól érezhető az összeomló közös mező. Ebben minden résztvevő többé válik, mint előtte volt, nem élősködőként szerzünk belőle erőt. És utána megígérjük, hogy jövünk megint. Egy kisgyerek kényelmesen látja még ezeket a színes mezőket, vagy előfordul, ha messziről hazajövet sírva menekül a szülője elől, mert az valami gorombaságban volt kénytelen részt venni, és füstöl az aurája a dühtől. Az is igen gyakori, mikor más lelkek jelenlétéről számolnak be, akiket mi persze nem látunk. Azt nem játékból mondja az a kicsi, hanem tökéletesen tiszta őszinteséggel. És amikor elkezdjük megmagyarázni, hogy fantáziál, a hitetlenségünk lassan kiszürkíti képességeit, és lealacsonyodik a felnőttek sivár elmeháborodott világába. Tehát egy másik lélek megjelenése a közelünkben is érzéseket kelt, hangulatváltozásokat. Tudható azonban, hogy nem ezért jönnek többnyire, hanem csupán szemlélődni. Egy nagyon emelkedett varázslat pillanatában gyakran izzik a levegő, olyan sok nagy lélek szállt be a közös mezőbe. Az anyagias ember alábecsülheti, a vallásost pedig esetleg félelemmel tölti el, hiszen neki meg ördögöt szajkóznak. Ezek mind-mind olyan mintázatok, amiket érezhetünk, emlék lenyomatok, amikre reagálunk, és aztán megmagyarázzuk, hogy az bizony csak átverés lehet: az elme menekülő munkája. Azok a hordozott mintázatok a karmánk. Az, amit ha újra érint egy esemény, akkor rá kéne tekinteni, és megérteni, nem menekülni tőle. Gyógyulások szoktak történni, több évtizedes tünetek múlnak el, mikor öntudatára ébredünk, hogy miért történt. Példaképp a mesterem hasonlatát hoznám. Ha valakit elvertek ebben vagy előző életében egy baseball ütővel, akkor az komoly testi és lelki nyomokat hagyott. (Azért baseball ütő, mert az errefelé ritka és nem kezdek mellé fantáziálni tőle.) Onnantól a következő életeket is beleértve mindenki hülye lesz, aki csak a játékról beszél. Az meg egyenesen irtózatos, hogy egy meccsre elmenjek, hiszen tele a pálya azzal a rettenettel. Persze ezt megmagyarázni nem tudom. Teljesen mindegy ki hoz nekem ütőt vagy beszél róla, az megrángatja az időszálakat, és arra figyelmeztet, hogy verés lesz megint. Mindaddig folytatódik, míg elég bátorságot nem veszek, és kipróbálom azt a játékot, vagyis belemegyek a kihívásba. Nagy konfliktus. Akkor is kioldódik, ha egy regressziós hipnózisban meglátom, hogy az ütő nem hibás. Ettől lesznek az emberek víziszonyosok, vagy például a gyógyító tanfolyamról émelyegve jön ki valaki, mert a középkorba megsütötték őt hasonló tudás birtoklása miatt. Az nagy hullámokat vet!
Még szokatlanabbat is felhoznék az érzetek sorába. Másik írásom a párhuzamos valóságokról szólt. Abban azt fejtegetem, hogy bizony más valóságaink érzelmi hullámait is képesek vagyunk felfogni, és ilyen-olyan érzések kapcsolódnak ahhoz is – legvalószínűbb, hogy többségünk arra sem lesz tudatos. De el lehet csípni ilyet például a deja vu érzéssel. Az egy másik valóság eseménye, amikor visszhangzik, és áthallatszanak az emlékek, akár tudjuk előre, hogy a piros ruhás nő fog a sarkon befordulni. Azt is igyekeztem bizonyítani, hogy a megbocsájtás visszahat a hibás döntés pillanatára, ami változtat és kelt egy helyes valóság vonalat, aminek a megoldó érzetei okoznak számomra a mostban megkönnyebbülést. És visszaágazik a valóságvonal. Ezeket vajon mivel érezzük?
Mértéke és milyensége - Érzelem, érzés, érzet, hangulat, gondolat, vélemény, sejtés, semlegesség, nem érzés
Ha érzésekről van szó, akkor egyáltan nem mindegy milyen mértékűek. Ha ilyesmi felmerül, legtöbbünknek a tipikus érzések jutnak eszünkben, mint a szerelem, vagy a szülői szeretet. De hát itt egy spektrumról van szó, a legerősebb érzéstől a legegyszerűbb villanásig. Hogy is van az, hogy valakit egy nézés életre szóló lángra tud gyújtani, mást meg soha semmi. „Van amit egyszerűen csak érzel, van amit még bonyolultan sem…” Nem mindegy persze, hogy kik néztek egymás szemébe, és ki a totál érzéketlen és miért. Nem nehéz belátni, hogy nem vagyunk egyformák. A kommunikációnk egyszerűen sekélyes, hogy kifejezzük érzéseinket. Pedig a magyar páratlanul gazdag ilyen tekintetben. Honnan lehet tudni, hogy a másik ember is azt érzi, amit én? Vagy egy szín, amit nézünk, ugyanolyannak látjuk, vagy csak hasonló, vagy semmi köze egymáshoz, csupán megegyeztünk abban, hogy ez kék? Rengeteg féle ízlés eltérésnek szerintem ez lehet az oka. Egy zene harmonizáló hatása egyáltalán nem biztos, hogy ugyanúgy hat arra, aki félsüket! Vagy a táj, ami annyira lenyűgöző, egy színtévesztő számára nos, mást jelenthet. De a lélek, aki kiszáll a testből számára ugyanaz a hardver áll rendelkezésére? Talán. Olyan dolgokkal próbálhatjuk kifejezni érzéseinket és érzeteinket, ami a művészetek nélkül talán esélytelen lenne. Vers, dal, festmény, építmény, stb., mind igyekeznek valamit átadni, átörökíteni. Sajnos ezek nem valami időtállók.
Az érzések tehát más-más töltéssel rendelkeznek, más energia párosul hozzájuk, és a kellemességüket tekintve is teljesen változékonyak lehetnek. Ha minden, de minden együtt áll, katarzist lehet átélni kávéval és cigivel. Persze nem a reggeli rutinról van szó. Például mikor napfogyatkozást éltünk át, ültem a nagy udvar közepén, ahol jó messze a horizont – sose fogom elfelejteni. Vagy egy jól sikerült koncert könnyekre fakasztja az embert. Egy rosszul sikerült randevú meg fordítva. Tehát a hangoltság kérdése nem hagyható ki az érzések vizsgálatakor. Az érzeteink a gondolataink és a lelki érzéseink kézen fogva járnak, egyik a másikra hat. Jó nagy kuszaság is keletkezik belőle. Azt már említettem, hogy a gondolatok képzésére nincs szervünk. Nem vagyunk képesek önálló gondolatokat képezni, hanem az sugallat, a környezetből érkező mások gondolataiból levett minták, az elme kritikái és véleményei, ismétlések, és a legritkábban következtetések. Érzéseket keltenek, hiszen minden, amit tapasztalok, attól vagyok valahogy, csak jobb esetben nem billent ki az egyensúlyomból, és nem tulajdonítok neki semmit. Illetve bizonyos dolgokra szívesebben figyelek, mert az jár olyan gondolatokkal, amik olyan érzéseket keltenek, ami nekem jó. Ettől a testnek is elvileg jobb, mindaddig, míg irreális szokássá nem kezd válni. Reggel például győzködni kell magam a felkelésre, pedig aztán semmim nem kívánja.
Vélemény érzés
Amikor valamit megtapasztalok, arról mindig keletkezik egy vélemény, hogy az nekem kell, vagy se, vagy mindegy. Ez nem biztos, hogy így meghatározható, hanem egy színes spektrumról van szó. Ez a megítélés kelti bennem a szimpátia érzését, hogy akarok-e ahhoz kapcsolódni valami módon. Ez mély kút. A véleményt a korábban említett formában az összes élet összes élmény, és örökölt élmény alapján hasonlítom össze a jelen pillanattal. Azt hiszem, még az életeken kívüli élmények is ide sorolhatók, amiről aztán végképp kevés az adat. Tehát van egy elképesztően részletes adattár, amiből az elme villámgyors véleményeket alkot, és az emlékek kellemessége szempontjából kelt bennem érzést. Hogy ne legyek csapongó, a korábban említett szociális álarcok mögé bújok, hogy ne üljön ki az arcomra minden egyes véleményem. De van véleményem, és megítélésem is! Ha azonban nem akarok senkit bántani a véleményemmel, akkor nem mutatom ki, legalább is elsőre nem. Illemtan, etikett.
De ha valami új, akkor gyanútlanul belegyalogolok annak a megtapasztalásába, hiszen mi baj lehet? Ha nem tanította senki, hogy ne nyúlj bele a konnektorba, vagy ne feküdj össze fűvel fával, mert következményei lesznek, akkor ezek be fognak következni, és a tanulás rögös útjára lép az ember. Dacból is van ilyen, hiszen az elme nem szereti felvállalni, hogy nem tud valamit, hanem majd én megoldom! Tehát ezért szoktam azt mondani, hogy a fejlődéshez nem feltétlen kell a szenvedés, hanem tanulással ki lehet kerülni a gereblyére lépést. Meglehetősen jó érzés a kíváncsiság. Ez az igény az, hogy a megismeréskor megértés van, ami egy kisebb megvilágosodás élmény, az igaz tudás rezonanciája. Persze az elme számára az is veszélyes lehet, és azt mondja, hogy járt utat ne cserélj járatlanra. Ez az evolúció parancsa. Amit az öregek csinálnak, azt kell másolgatni, mert az az ismert, és bevált. Na, hát ebbe a csapdába is folyton bele-bele esünk.
Feltételezhető, hogy nem csak elméből él az ember, és nem csak az elmének van véleménye. Kiknek még? Az összes érzékszervünkkel érzünk egy eseményt. Nagy összhangnak kell lenni, hogy valaki vagy valami, szimpatikus legyen. Kivéve, ha az életutam felé akar vinni a lelkem vagy őrangyalom. Itt lehet tetten érni az ember tragédiáját, mert azokhoz fogok vonzódni, akik a karmám oldása felé visznek, vagyis bajba kevernek. Ebben gyakran nem lesz se logika, se szépség, se öröm. Ha nem szaladtam messze, akkor a lélek szívesen átveszi a gyeplőt, hogy meg tudjak mártózni a véletlenek örvénylő patakjában. Olyankor az elménél magasabb rendű vágyat fogok érezni. Lehet, hogy bizsereg egy ösztön, és nyomogatná a vészcsengőt, de a magasabb szempont szerint fogok baromságokat csinálni. Így lehet első látásra szerelmes valaki. Az nem az elme igénye, hiszen minden logikát mellőz.  Aztán a tények és a várható következmények pedig elkezdenek viaskodni a szív parancsával. Hogy ne legyen tökéletesen értelmetlen, ezért egy sor jó érzet is kerül hozzá, amit azért szívesen érzünk. Ebben, kezdetben nagy öröme van az összes sejtünknek, és nem anyagi testeinknek. Elkezd olyan szokatlan energiákat kibocsájtani, amiktől nem csak ő maga, hanem összhang esetén a másik fél is „begerjed” és a mezők összekapcsolódása eufóriát okoz, sőt a független külső szemlélő is simán észreveszi, hogy van ott valami. A rózsaszín köd. Ez nagyon egészséges állapot. Van, akinek meg van írva, és van, akinek csak egyoldalú marad. Vagy van, aki több vasat is képes a tűzben melengetni. Minden társadalmi berendezéssel ellentétben ezt is lehet, sőt lehet ez mindenkinek jó! Egyszer találtak egy elszigetelt közösséget, akik tökéletesen elfogadták, hogy az érzések változnak, és hétköznapinak tartották a partner cserét, sőt örültek, ha másokkal is örömmel tölt időt a kedvelt személy. Nem ismerték az „én és enyém" fogalmát, nem birtokolták egymást! A gyerekek mindenkié voltak, és semmilyen fennakadást nem okozott a vegyes lét. Sokkal kiegyensúlyozottabbak voltak. (A közösség végét a „civilizáció” megjelenése okozta.) De természetesen mielőtt megszalad az olvasó fantáziája, érteni kell, hogy ezt is kizárólag mértékkel és egyensúlyban tartva lehet jól fenntartani. Illetve kizárólag úgy, hogy más társadalmi mintával nem zavarták meg a meghitt állapotukat. Itt kénytelen vagyok szociológiai fejtegetésbe merülni. A mi monogám berendezkedésünk azért alakult ki, mert a túlélés alapja a megbízható család. Nagyon egészséges. Ez azonban bizalom nélkül nem tartható fenn, amit esküvel szentesítenek. Csakhogy ez bekövesedett. Azt a szélsőséget élik sokan, hogy enyém a családtagom, és másnak nem lehet hozzá köze. Ez nem szeretet. Az is tovább szennyezi ezt a rendet, hogy se tudásunk, se képességünk a házasság előtt kiélni magunkat, hogy aztán 50-60 évet egy ember mellett hűséggel éljünk meg. Vakságot se fogad senki, és attól még a környezet nagy hatással lehet az emberekre, például a másik nem szép képviselője. Ez a felgyorsult digitális információ kavalkád túlterheli az ember azon érzékeit, amitől azt érezheti, hogy valamiről lemaradt, elkésett, és még szükséges kavarni valakivel a lelki egyensúlyáért még a kapuzárás előtt. Azt se lehet természetesen kizárni, hogy egy rég óta, jól működő kapcsolat közben történik az a rózsaszín ködös nézés a harmadik felé, amiről persze nem tehet senki. Szóval ebbe a pakliba olyan lapok is bekerültek, amitől nemhogy nem leszünk nyertesek, hanem mindenki veszíthet. Az elme kénytelen a felsőbb akarat könyörületére bízni magát, mert irtózatos terhet róhat több emberre is. 
Ki érez?
Tehát ki is érez bennünk? Érez a test, a lélek, a szellem. És még? Másokra bennünk nem is vagyunk tudatosak, vagyis nem lehet egyértelműen kielégíteni az igényeiket, legyen az „anyagcsere” jellegű vagy élmény bevitel. Hiszen az összes test és energiamező, amink van, vagy hozzánk tartozik felvesz valamilyen minőséget, feldolgoz, felhasznál, átalakít, és valamilyet lead. Ez nem csak az anyagi anyagcserére igaz. Tehát mindezeknek a rétegeknek van érzése, érzete erre. Nagyon könnyű demonstrálni a fizikai anyagcserénkhez tartozó ismeretlen hősöket, akik az emésztőrendszerünkben élnek kilószám, vagy úgy is mondhatom, milliószám. Nekik köszönhetjük, hogy egyáltalán képesek vagyunk emészteni, az elfogyasztottat feldolgozni, és hasznosítani. Nem ecsetelem, nélkülük mi van. Továbbá vannak, akik ugyanezen traktusokban csak élősködnek, viszont sok esetben ők igénylik annyira azt a csokikát, vagy ne is említsem az alkoholt. És bizony akkora erővel hatnak, hogy a tudattalan ember kiszolgálja, még akkor is, ha pontosan tudja, hogy már elég a cukorból, meg a többiből. Az első pohárkával még én iszom meg, de a másodikat már ők fogják. A szellemtest számára egyszerű a bevitel: amit látunk és értelme van, megvilágosodás szerű vagy könnyű villásreggelihez hasonló stílusos látvány. Érdekes fogalma van erre a magyarnak: csak a szeme kívánja. Az érzelemtestnek figyelemre van szüksége, és a szeretet érzetére, hogy valaki törődését tapasztalja, és persze ezekre mind-mind reagál, és viszonoz.
Sajnos nem kívánatos tudat is kapcsolódhat az emberi étertesthez, akkor egészen hozzá nem illő igényei támadnak, esetleg azok kielégítése a külső normáknak nem is felel meg, de a kényszer nagy úr. Időszakosan tehát az élősködőktől szabadulni kell, legyen az bármelyik réteghez tartozó. Piszkosul észnél kell lenni hiszen azt hisszük ez mind a saját érzésünk, de szó sincs róla. Öregjeink sokat varázsolták hétköznapjaikba az önazonosságot a kis szertartásaikkal. Házimágia. (Néha már csak babona, ami nem összetévesztendő a működtetett erőkkel.) Az ima, az asztalra tett étel, a csak bizonyos lelki állapotban elkészített étel. A kenyeret, a búzát életnek hívták, ez köztudott. Még azt szentelték is. Tisztában voltak azzal, hogy olyan magas minőséget bevinni nagyon egészséges.
Képes a kollektíva is érezni. Az külső mező érzete. Azt a példát szoktam felhozni, mikor szeptember elsején a gyerekek iskolába mennek. Akkor van 150000 ember, akinek végérvényesen el van rontva az élete. Attól mindenkinek rossz napja lesz, borítékolható. Hozzá tartozik, hogy utána pár nappal sokan közülük rájönnek, hogy igenis túl lehet azt élni, és a megkönnyebbülés után jön a felsőlégúti tünet. Ezt nevezzük járványnak. Nem a betegség fertőző, hanem a trauma. De ugyanez van, ha valami nagyon rossz, mindenkire nagy hatású hírt mondanak be a hírekbe. Ütemesen óránként, hogy jól beíródjék. Nem marad el a hatás. Még az idősűrűséget is képesek vagyunk megzavarni, ha egyszerre érzünk valami nagyot!
Kisebb környezetünk is képes érzéseket kelteni. Rend a lelke mindennek. Egy háznak is van lelke, tudata. Egy rendben tartott házban nagyon jó lenni. Egy rendben tartott gazdaság nem csak a jószágai és növényei számára éltető hatású, hanem bárki számára, aki odamegy. A régiségben nem szögletesek voltak a tanyákhoz tartozó területek, hanem természetes dolgok voltak határok, például egy fa, patak, árok, domb, stb. Olyan volt az elrendezése, mint egy sejtnek. Sejtmag, hártya, mindenféle receptorokkal, feldolgozó egységekkel. Volt ház, melléképületek, legelő, erdő, tó. Önellátó volt, és egymásba nőve szervként, és szervezetként élt. Kapszulában, vagy blokkházban azért lássuk be, más az érzet. Nem úgy kering a csí.
Igények
Igényeinkből származnak az érzéseink. Ez a lényege mondandómnak. Összes rétegeink összes minősége mind igényekkel rendelkezik, és mind kielégítésre vár, továbbá annak sikeressége okozza azt a jelenséget, ahogyan érezzük magunkat. Ha teljesül akkor azt jónak, ha nem, akkor azt rossznak fogjuk fel, és minél tovább nem teljesül valami, annál nagyobb baj kerekedik, míg akár akut problémává nő, akár az élet végét jelenti. Nem ártana tehát tudatosnak lenni mindazokra a dolgokra, amik bennünk igényként merülnek fel, hogy az önazonos-e, tényleg kell, vagy egy élősködő akar leitatni odabentről. Vagyis a kiegyensúlyozott élethez nem csak a kiegyensúlyozott étrend tartozik, hanem a kevés méregbevitel, szellemi-, lelki- és szociális kapcsolódások, és természetesen ez mind, mindannyiunk esetében más mértékben érvényes. Az ideális az arany középút, vagyis a jó ételből se szabad degeszre enni magunkat. Annak a bevitelnek pedig nem csak a mennyisége és minősége, hanem a ciklikussága legalább olyan fontos. Nem ehetünk örökké. Nem lehet csak belélegezni. Nem lehet csak szeretkezni 24 órát, még akkor se, ha egyes igényeink ezt diktálják. Minden ember minden rétegének tehát szüksége van be- és kivitelre, a megfelelő ritmusban. Ha ezt sikerül eltalálni, akkor lesz kiegyensúlyozott. Az anyagi világban ez nem fordul elő. Emiatt hihetetlen rugalmasnak tervezték az embert, hiszen vannak olyan igényeink, amelyek soha nem teljesülnek.
Hadd említsem a legegyszerűbb paradoxont: vannak, akik rendkívül egyoldalú táplálkozással is nagyon hosszú életet képesek leélni. Például a kecsuák közt - akik Dél-Amerikában élnek az Andokban - előfordul olyan, aki egész életében csak kecskét és kukoricát eszik. Nem mondhatni, hogy beviszi a teljes ásványi anyag spektrumot. Mégis némelyikük 120 évet is megél. Kiegyenlít. Először is, mert szociális kapcsolataik nagyon egészségesek, sokat foglalkoznak egymással a családtagok. Olyan minőségi többletbevitele támad lelki szinten, ami képes egyensúlyt tartani a tesi egyensúlytalanságban. Amit pedig bevisznek, valószínű nagyon tiszta élelem. Képes viszont fizikai dolgokat is kompenzálni. Ezt a mai tudomány nem ismeri el, pedig nagyon is van rá példa. Ismerek olyat, aki leszokott az evésről, hónapokon keresztül csak vizet és sót vitt be. Olyan dolog az, mint a tyúk a tojáshéjjal. Minden nap tojik egy tojást, pedig sose eszik meg annyi kalciumot. Mégis egészséges, és egyensúlyban van. Hogyan? Csak feltételezés, de szerintem a homokból. Tekintve egész nap csipeget, és hogy a magokat a zúzájában összezúzhassa, pici kavicsokat, sódert, homokot csipeget. Az szilikát, nagyon kemény, nincs, ami oldja, mechanikai kopással csak tovább aprózódik. Viszont még nem láttam homokos tyúkszart. Vagyis olyan alkímia történik, ami közben elemi átalakulások zajlanak: hidegfúzió. A mi tudományunk ettől még nagyon messzire van. Ez csak az én véleményem, aki képes, vizsgálja, és cáfolja, vagy erősítse meg! Tehát visszatérve, az élet hihetetlenül rugalmas az igényeit tekintve. Mindenféle váratlan esemény felboríthatja az egyensúlyát (és meg is teszi), miközben az elme mindig a legkisebb energiaszint felé törekszik, vagyis a változatlanság és a megszokott felé.
Az elme igényei
Ha az érzéseinket az elme is irányítja, nem „csak” az összes rétegeink, akkor azzal komolyan kell foglalkozni, hiszen egész máshogy működik, mint a test vagy a szellem. Az elméhez nagyon közel áll a félelem. Az elme egy számolómű, ami az összes emlékeink összes érzését azonnal képes összehasonlítani a jelen pillanattal. Az élet él és élni akar, az a feladata, hogy ha valami félelmet keltő dologgal találkozik, akkor azt igyekezzen kikerülni. Csakhogy mivel az emlékek a múlt elemei, a mában nem él sose. Nem arra alkalmas. A jövőt is csak úgy futtatja le, mint egy lehetséges jövőből visszatekintett múlt. Azért a múlt nem kis tárház. Egyetlen élet múltja is irtó sok adat, csakhogy az összes élet emlékével operál, és még az evolúciós törzsfejlődés biológiai eseteit is képes összehasonlítani a jelennel. Ez idő alatt az egyed számtalan módon pusztult el, gyakorlatilag minden létező módon. Ebből adódóan nagyon érzékeny, borotvaélen táncoló egyensúlyozás, amit az elme művel. Hiszen egyszer minden meghal. Vagyis számára nincs megnyugtató állapot. Sokat ront a helyzeten, hogy látszólag össze nem illő dolgokat is veszedelmesnek ítél. Hiszen önmagában nem biztos, hogy valami veszélyes, a környezettől függ. Például egy kés egyáltalán nem veszélyes, csak ha éles, és épp valaki kezében van és hadonászik vele. A víz se veszélyes, csak ha benne vagyunk és kő van a lábamra kötve. Hogy ez nekem mit okoz, azért a víz nem felelős. Az elmét ez nem érdekli, számára veszélyes lehet a víz, a kő és még a kötél is. Nagyon nem mindegy, hogy milyen mértékben azonosulunk tehát vele, hiszen számára minden veszélyes. Azok a dolgok is, amelyek nélkül nem is tudnánk élni, sőt, a többi ember nélkül sem. Min múlik, hogy aki mellettem él, egyszer csak felkapjon egy kést és… Na, ettől van a megelőző csapás a hadászatban. Őrült elmebetegség. De ide tartozik a felhalmozás is. Ha nekem minél több van, akkor több az esély a túlélésre. És ebben nincs felső határ. Teljesen parazitaként kezd el viselkedni az elme, mert az igényeit még az sem gátolja, hogy a gazdatest halálát vagy bármi más kárát látja. Vagyis életveszélyesen fontos, hogy a világunkban tipikussá váljon az elmével már nem azonosult személyek száma, hogy az politikailag is megjelenjen! Ez persze nem ilyen egyszerű, de itt kezdődik. Az elme igénye a siker, a győzelem, az új, a még! Persze ezeket az ember azért nem feltétlen hajhássza, de mégis, mindenkiben az van, hogy amit tesz, annak legyen valami értelme, eredménye. Mivel azonban nem látjuk át a tetteink hosszútávú vagy tágabb értelemben vett következményeit, hajlamosak lehetünk az elménk rövidtávú sikertelenségét megélni. Pedig a betöltött szerepünk önmagáért van, és a túlélésért. Az önazonosság azt jelenti, hogy valami módon túléljek, nyomot hagyjak. Ezt a legrövidebb látómezőben éli az elme túlélő ösztöne.


A lelki igényeink
A lelkünk igényeiről már közel sem tudunk annyit, mivel az elménk folyton belefurakszik az első gondolat élményébe. A gondolat előtti pillanatba. A lélek sokkal messzebbről vizsgálja a dolgokat. Számára állandó jelenlét van, nem is 3D-s állapot, amit él, hanem több. Számára az idő nagyon viszonylagos. Még emlékszik miért jött az emberlétbe, mi volt a terve. Tanulni, megtapasztalni van itt. Erre persze mondhatjuk, hogy már elcsépelt, a megtapasztalást nevezzük inkább az élet halmozati szenvedéseinek! Igen, ez is beletartozik, mert valamiért az ember, szenvedése miatt hajlamos változtatni a nézetein. Másra sincs joga, csak magán és nézetein változtatni. Azt pedig legalacsonyabb szinten a szenvedéstől teszi. De nem ám a langyos vizű, együtt élő háttérfájdalmakkal, amiket az elme úgy szeret ismerősként üdvözölni, hanem a bitang, kritikus határokon túli szenvedéssel, amitől az ember azt érzi, hogy nincs tovább: ebbe vagy belepusztul, vagy valami nagyon más lesz. Általában nem pusztul bele, tehát nem az elme rettegése érvényesül, hanem az élet megy tovább az elképzelt dolgok nélkül. A lélek hozza felénk azokat a személyeket, akik megérintik az elmét, csupán a jelenlétükkel. Előítéletnek is nevezhetjük, de ez gyakran utóítélet, mert megismerem azt, aki heves reakciót vált ki belőlem egy előző életemből. Karma. Néha szerelmet érzünk vonzódás gyanánt, mert különben nem tudná tönkre tenni az életünket az a másik, ahogy megegyeztünk születésünk előtt. A lélek ezt szemlélőként mozizza végig. Néha szinte hallom a pattogatott kukorica ropogtatást, miközben porrá zúzza az életem egy épp változó körülmény. Nem kell félreérteni, nem élvezi a szenvedést, a Bibliában jól van leírva, hogy együtt örül minden jóval, és átél minden pillanatot. Az ő tápláléka a szeretet. Ez az egy szó azonban nem feltéten írható le egy mondatban. A szeretet olyan vele való törődést gyakorol, ahogy az nem csak jó neki, de még jól is esik. Minden embernek más az igénye, és egyáltalán nem biztos, hogy egybe esik azzal, ami jó neki. Például egy gyerek igénye lehet, hogy kizárólag a cukorkaevésre korlátozódik, de egy szülő tudja, hogy azért más is kéne. Nagyon könnyen lehet, hogy azért nem teljesülnek az igényeink, mert a magasabb szempontok szerint az nem jó, nem visz előbbre a fejlődésben, ront. Esetleg épp attól alakul ki valami hiány, amitől erőre kap az ember. Persze van egy sor olyan lelki táplálék, ami nem csak a lélekre hat közvetlenül, például a zene, a tánc, vagy az együttlét. Eltelik szerintem még egy kis idő, mire ezeket orvosilag is feltárják. A jellem alakulására azt mondják a gyerekkor a mérvadó. Most olyanokat is hallottam, hogy nem csak a születés előtti szakasz, hanem még a fogantatás előtti események is nagyon befolyásolják. Most azt mondom minden befolyásolja. Minden. Rá lehet ismerni a saját vonulatainkra a családunk, a felmenőink tapasztalataira, ebben nagy felismeréseket akkor elhetünk meg, amikor valakit elveszítünk közülük. A lélek útjai kifürkészhetetlenek.
A szellem igényei
Erről már volt szó. A szellem tanulni nem szeret, csak azt, ami érdekli. Ami viszont érdekli, az menthetetlenül felíródik, és aktív emlék marad. Ez a fajta táplálék fantasztikus teljesítményre készteti az embert: a kíváncsiság. Jó, ez a legalacsonyabb szintje a tudni vágyásnak, többnyire magasabb célok vannak e mögött. A megértés, a megoldása egy dolognak, felfogni a jelentőségét valaminek. Ettől virágzik a szellem, a tudat. Hasznosnak lenni, és értékeket találni, alkotni és megosztani, hogy más is tapasztalja. A túlélés mindezek nélkül is lehetséges, egyszerű módokon. A természeti népeknek nem feltétlen volt igényük az ismeretlenbe vetni magukat, valószínűleg voltak ehhez társadalmi szabályok, hogy járt utat miért nem kell elhagyni. Azért, mert működik! És ez jó. A szellem egyértelmű tápláléka tehát az emészthető információ. Ebből mostanában habzsolás van. Túlzabáljuk magunkat az internet és a híradások meddő adataival. Még minőségi információkra törekedve is könnyen túlterhelhetjük magunkat. Ez azonban még mindig csak nagyon vékony rétege a szellem anyagcseréjének, hiszen kommunikálunk. A bejövő információkat értelmezni igyekszünk, kiegészíteni szeretnénk, és kérdéseket teszünk fel, illetve hozzáteszünk. Nagyon nem csak szóbeli fajta van. Ehhez képest a digitális véleményképzés igen sekély forma. Csakúgy, mint a közügyekhez való kapcsolódásunk azzal, hogy szavazunk négyévente valakire. Emellett persze testbeszédünk is kifejez egy komoly spektrumot, látszik rajtunk mi van. A környezetünkről még nem is beszélve. Ezzel már foglalkoztam korábban is, hogy például egy élettér rendje erősen kifejezi az ember és a szellem állapotát. Az ez irányú örökségeink pedig nagyon sokat gazdagíthatnak ezen. Ezért komoly büntetés valakit elzárni, és megfosztani mindenétől. Ha tehát szellemi igényeink valamilyen formában nem teljesülnek, akkor elkezdünk tájékozódni, kérdéseket feltenni, kapcsolódni másokkal, olvasgatni, bejárni a környéket és ismerkedni. Akkora tárház áll rendelkezésünkre, hogy lényegében nem elég egy emberélet, válogatni kell. Ennek sose lesz vége, tehát ez is lehet az elme egy csapdája, a tudás felhalmozás. Vagy a fordítottja, az a kevélység, hogy már mindent tud.
	Időzítés
[bookmark: _Hlk157888307]	Azt már említettem, hogy az igényeink kielégítését ciklikusan éljük meg, nem lehet valamit folyton csinálni, mert az életellenes. Mindennek meg van a maga ideje, és a nagyon eltalált időpont igen kedvezően befolyásolja annak megélési lehetőségét. Az érzéseink csúcsra járatása, ha képesek vagyunk a maga ütemében megélni a pillanatot. Az nagyon tartalmassá és kalandossá teszi az életet. Ezek a ciklusok persze mind más hullámhosszon, más ütemben váltakoznak, mint például napi két-három alkalommal eszünk, de 5-8 másodpercenként kell levegőt venni, aludni viszont elég napi egy-két alkalommal. Az évszakok szerint terhelni magunkat, és aszerint táplálkozni, ami terem, illetve az év ünnepeit a Nap járása szerint ünnepleni. Mind-mind ritmust és iránymutató időzítést ad, ami egészségesen tart minket. Az életünk legritkább esetben tartható meg a papírforma szerinti ütemezésben. Ha ez bekövetkezik, akkor már nagyon kevés dolog érdekel minket, vagy gyerek vagyok, vagy nyugdíjas, vagy börtönben ülök. Ha kizárólag az a fő ciklusesemény, hogy 12:00-kor ebéd, 20:00-kor alvás van. Természetesen még ez se egészséges, ha nagyon kisarkítjuk, mert télen 16 órakor már sötétedik, és alvásra készteti az embert, nyáron meg 22 órakor még isszuk a sört a gangon. Ahogy a csillagok az égen, úgy változnak azok az erők, amelyek mentén életünk is halad. Ezt az asztrozófián keresztül láthattam eddig leprecízebben. Napra pontosan látszik, hogy milyen minőségek lépnek az életünkbe, ez erősít, az nem, az meg mindegy. Szinte ahány csillag az égen, annyi féle változás látható, és jelezhető is előre. Nem feltétlen kell érteni ehhez. Ha egységben éljük az életünk, bizony az események összhangban lesznek a csillagok járásával. Ez jó érzés, olyan, hogy része vagyok a mindennek, ami körülvesz. Azokat a pillanatokat, amiket megélhetünk tehát nem lehet szombat délutánra időzíteni, arra nincs befolyásunk. Egy író vagy zeneszerző pontosan tudja, hogy ha bekövetkezik az ihletett állapot, akkor bizony tollat kell ragadni és azonnal rögzíteni a kincset, különben az elszáll, és többet nem jön vissza. Ez nem kedvez a munkaidő tervnek, ezt szabad emberek tehetik csak meg. Ha hajnal kettőkor riad fel az ember, akkor is késznek kell lenni a fogadásra. De ugyanez mondható a prózai eseményekre is. Ideje van autógumit cserélni, ideje van az ünnepeknek, az elmélyedésnek, a pihenésnek és a gyásznak is. Az szerencse, ha az életritmusunk, a munkaidő beosztásunk, az időjárás, a menstruációs ciklus és a csillagok is egybeesnek. Aki így is elszalasztja a lehetőséget, az magára vessen! A fordítottja is igaz, olyan ritmust vagyunk kénytelenek élni, hogy sehogy se jön ki. Bizony, akkor utólagos kiegyenlítő alkalmakat kell teremteni, mert nem véletlen, hogy ez vagy az szembejött. Nem lehet egy bántást megbocsájtás nélkül hagyni. Ha elszalasztjuk a bocsánatkérés lehetőségét, és esetleg a másik meghal, jöhetünk vissza újra születni, hogy mégis legyen rá alkalom. Azt az életet tekinthetjük sikeresnek, amikor a mérleg nyelve a „több megoldott, mint elkövetett” karmát mutatja. A pillanat megélése nagyon is a jelenlét állapota, az az Istennek kedvező létezés, az ittlétünk lényege. Amikor valamivel, félelem okán nem nézek szembe, sajnos elszalasztom az alkalmat. Hangsúlyozom, hogy nem arról van szó, hogy minden pohárkát ki kell inni, amit látunk az asztalon! A személy felelőssége sose múlik el. Csak vannak olyan döntési idők, amik nem zavarnak sok vizet, és vannak, amikkel életeket, sorsokat dönt el az ember. Nem mindegy milyen pohárkát iszik ki az ember, ami lehetőségként kínálkozik. A lélek nagyon érzi, hogy mi felé vonzódik. Amit nem tudunk megtenni, azt már valószínűleg az időnyomon már megtettük, meg is bántuk már. Általában tehát érdemes a lehetőségeket aszerint elfogadni, ahogy a lélek azt diktálja, mert a sorsfeladataink megoldása felé visznek.

	Hiány
	Ha nem vagyunk tudatosak az igényeinkre, arra se leszünk, hogy kielégítést nyertek-e. Sok esetben látható, hogy elragad valakit egy érzés, amiből sehogy se sikerül kiszabadulnia, csupán mert valami hiánya van. Mindenben az arany középút a cél, nyilván kisebb a baj, ha valamit kicsit bővebben teljesít a sors, mintha sehogy. Kívül állóként sem biztos, hogy kiderül, de vannak prózai dolgok, amikkel találkozhatunk, mint például az alvás, evés, és egyéb fizikai igények. Ez se tökéletesen kielégíthető, hiszen nem mondhatom meg minden esetben, hogy mondjuk én 7-ig aludnék, és utána pirítós és tea legyen a reggeli. Minden érzetre van egy küszöbértéke az embernek, és kinek alacsony, kinek magas, kinek ez alacsony, más meg magas. Kereszty András kifejezése, hogy a nők érzelmileg fixáltak, a férfiak pedig fizikálisan. Egy nőnek, ha kimarad az üdvözlő ölelés, elronthatja a napját, a férfinek meg az, ha kimarad a reggelije. A hiány tehát mindenkinek mást és mást jelent. Nem nehéz közömbösnek lenni azzal szemben, amit még sose tapasztaltunk. Ami viszont napi szokássá vált, és nagyon jó, annak elvesztését rettenetesnek éljük meg. Mint egy szeretett családtag halála. Ez egy be nem tölthető igény, és jellemzően el nem múló űrt hagy, és a vele kapcsolatos fájdalmak, érzések jellemzőek lesznek a további utunkon. Minden fájdalom megszokható, és nem is biztos, hogy csökken. Talán, ha az ember megbékél, és elfogadja, hogy az életben nincs semmi, ami úgy marad. A dolgok rendje a kezdet, és az elmúlás. Az értelmét kell valahogy megmagyarázni, hogy könnyebb legyen. Ha megértésre találunk, megoldásra találunk. Mindenki tetteinek következménye van. Látható, hogy ha valaki notóriusan túlhajt (vagy alul teljesít) valamit, akkor annak fájdalmas vége lehet. Tehát nem Isten büntetése – legtöbb esetben nem. Egy vállalkozás is lehet, hogy mindent megtett a fejlődésért, aztán esetleg megváltoztak a társadalmi elvárások, és elmúltak az igények a szolgáltatására. Egyáltalán nem mindig van befolyásunk arra, hogy a dolgok hogyan alakulnak. Ez nem akarat vagy erőfeszítés kérdése.
	Ha a függőségekről beszélünk, akkor valamilyen szer használata, fogyasztása jut eszünkbe. Csakhogy számtalan dolog, amit teszünk, az valamilyen függőség okán történik. Egyáltalán nem tekintünk káros szenvedélyként a rendszeres evésre, ivásra. Pedig gyakorlatilag minden, ami jól esik, alacsony szinten azonnali függőséget okoz. Mint a csokoládé. De a barátainkkal töltött idő is az. Felfedezzük, hogy a valakivel eltöltött idő, milyen jó hatású, és abból még kell, és mindig megígérjük, hogy ezt gyakrabban fogjuk csinálni. A test igényeit is lehet függőségeknek tekinteni, mint a tisztálkodást, és a pihenést, vagy valamilyen egyéb tevékenységet. Azokat érdemes szokássá alakítani, amik egyensúlyban képesek tartani bennünket. A táplálkozási szokások annyi félék, ahányan vagyunk. De mindenki ismeri azt az érzést, amikor „úgy ennék valamit”. Ha már ez beépült, és elhalványult, akkor rég a hiánybetegség útján jár az ember. Azonban a szervezetünk bámulatosan rugalmas, és még képes egyes bevitelek kompenzálását is, vagy nélkülözését is évekig megoldani. Attól az érzés még bennünk lehet. Ez nem egyszerű drog függőség, a sejteknek kell a víz, meg még számtalan dolog. Csakhogy ugyanúgy hiányzik, mint akinek a drog hiányzik. Egyszer azt mondta valaki, hogy a dohányzásról sose lehet leszokni, ha egyszer azt elkezdte. Ezt volt alkalmam eljátszani. Az a helyzet, hogy igaza volt. Sok év dohányzás után, és a leszokás után is sok év után hazudnék, ha azt mondanám, hogy sose jut eszembe. Nem jelent erőfeszítést kikerülni, de eszembe jut. Vagyis nem múlik el nyomok nélkül. Valószínűleg semmi sem, mindent hordozunk egy kicsit, akkor is, ha már feledésbe merült, vagy leszoktunk mondjuk a cumizásról, de azért azt a cirógatást nem árt valakinek meg-meg ismételni, mert az jól esik.
	Vagyis nem csak a fizikai táplálékokra érvényes a szokás, hanem a tevékenységekre is. Olyan szívesen gondol vissza az ember az élményeire, és ismételni igyekszik. Ide tartozik az első csók, vagy amikor megtanultunk biciklizni. Tehát a cigarettából nem a dohányt és a nikotint hiányolom ennyi év után, hanem azt a jutalomfalatot, amit az első slukk szabadsága nyújtott, a társaságban együttlétkor meg pláne. És biztos, hogy sok befolyásoló szer lényege ez. Mert a szervezet sejtjeinek semmi szüksége arra az anyagra. A hatására vágyik. Azonban, mint minden, az is elmúlik. Meg kell említeni, hogy befolyásolt állapotban az ember nagyon védtelenné válik, mondhatni nyitottá, mikor aztán egyes nem látható lények kapcsolódni képesek. A rabság kezdete ez, mert maga a függőség nem tudatos, nem akarja az alany, azt valaki vagy valami más akarja. És mindent elkövet, hogy megint legyen. Ebből kikerülni nem elegendő jól motiválni valakit, akarni, vagy jól elhatározni. Segítség kell. Abban az állapotban az illető nem beszélhet saját akaratról, érzésekről, a gondolatairól. A személyi igazolvány a sajátja, és a tettek, amiket elkövet, és a megélt történet. De a vezérlés nem. Lehet szándéka, mint a kút aljáról nézegető, hogy ki kéne kerülni valahogy. A megszállottság állapotából kikerülni olyan, mint egy álomból való ébredés. Csakhogy mindkettő ébrenlét. Nagyon kevés embert ismerek, aki önerejéből képes a hozzá ragaszkodó tudatokat eltávolítani. A gyógyító beavatásokhoz lehetne talán hasonlítanom, amikor egy akkora erőbehatás történik, hogy semmi nem marad ugyanolyan, és a saját erők elkezdenek keringeni, és mint a zsibbadás után a vér, elöntik az ereket.
	Na de hogyan fordulhat ez elő? Nincs nekünk védelmünk, ami megakadályozza, hogy démonizálva legyünk? De van, és mindenben támogatnak is. Mindenki őrangyalokkal születik, akik sose hagyják magára. Hatékonyabban segítenek, ha kérjük őket, egyébként csak az a dolguk, hogy végig menjünk a tervezett életünkön. Az részletkérdés, hogy közben éhes vagyok, vagy örökké fáj a fejem, ha nem kérem őt, éhen is pusztulhatok tőle. Ezen kívül sem az érzései, sem a gondolatai nem az övéi, hanem felfogott, érzékelt jelenségek. Persze a szándék az a korábbi tapasztalatokból származtatható, illetve, hogy mit észlel az ember a világból. Aki a föld alatt született, és sose látott felszínt, sose támad benne szándék fára mászni. Aki olyan környezetben nőtt fel, ahol azt sulykolják, hogy eredendően bűnös, és hogy a puszta létezésért is állandóan könyörögni kell, adóssággal születik, és az a birkarépa, hogy a menyországba jut, ha egyes szabályokat betart (amiket persze lehetetlen betartani), akkor fel se merül, hogy a létezés jó és örömteli. Akkor lehangolt lesz mindig, és mindig a hangoltság dönti el, hogy milyen gondolatokat fog fel a környezetéből, vagy hogy a pohár számára félig üres-e. Könnyen lesznek borús gondolatai, ami nyersé teheti, érzései kimutatásában korlátozottá válhat, egyedül érezheti magát. Ez pedig az úgynevezett betegségek egyik fő okozója. A politika és a kereskedelem régen gerjeszt valamilyen mesterséges igényeket. Ahogy a szokások és a hagyományok is. Vagyis a környezetünk igenis meghatározza, hogy milyen a hangoltságunk, és ha az alacsony tónusú, akkor olyan szintű lények is megjelenhetnek a környezetben, és nem okoz problémát azonosulni velük. FEL SE TŰNIK. Az tűnik fel, hogy reggel sokkal kellemetlenebb a felkelés. Általában fáradt az ember, és a dolgok elkezdik értelmüket veszteni. Mindaddig, amíg a szándék nem fordul magasabb szintre, az élősködők szívesen szívják az életünket. Ha azonban olyan környezetbe kerül az ember, a tisztulás jobb esetben magától történik. Na de honnan vannak ezek a lények? Egy részük nem a mi síkunk teremtényei, nincs is többnyire útlevelük itt lenni. A legnagyobb részüket viszont mi magunk teremtjük.
	Önálló teremtmények
Az elementálok azok a lények, akiket az ember teremt. Minden befejezett gondolattal leválik rólunk egy „másolat”. A gondolat lehet akármi, egy filmjelenet okozta élmény is. Az ember is teremtő isteni lény, teremt saját anyagot is, és magához hasonlatos asztrális és mentális lényeket, és persze lehet gyereke is, a természetes fizikai fogantatással. Az elementálok tehát olyan entitások, akik a gondolat programja szerint mennek és végrehajtanak. Tehát nem csak kiterjednek a gondolataink egy közös hullámtérbe, hanem önálló „csomósodások” is keletkeznek. Erejük és hatékonyságuk a gondolathoz párosult érzésekkel és azok intenzitásával lesz arányos. Egy keserű átok goromba dolgokat kelt életre. Miként egy jól elhelyezett áldás is jól érezhetően ki tud egyensúlyozni. A világ tükör. Minden útjára eresztett lény dolga végeztével visszatér a teremtőjéhez, és átadja a tapasztalatait. Tehát ez is olyan, mint az erőspaprika, hogy kétszer csíp. Nem csak teremtjük, hanem élvezzük is más emberek elementáljait. Akik gondolnak ránk, azok annak tartalmával igenis illetnek minket, csak oly ritkán vagyunk erre tudatosak. Akire sokat gondolnak, annak több energiája lesz, és többféle inger bombázza a sok féle figyelmi- és érzelmi tónus miatt. A magányos ember a törődést hiányolja, nagyon kevés inger éri. Természeti népeknél a kiközösítés egyenlő volt a halálbüntetéssel. A közöny sokkal több rombolást tud tenni, mint a gonoszság. Mondják: a rossz kommunikáció is jobb, mint a nem kommunikáció. Az figyelem.

	Szeretet
Az önzetlen odafigyelés maga a szeretet. Isten tárháza. A valakivel vagy valakiért így eltöltött idő a legmagasztosabb dolog, amit tehetünk érte. A legrosszabb meg, ha pocsékoljuk az idejét. Az önzetlen odafigyelés nagyon magas szintű elementálokat teremt, hogy ne mondjam, megidézi Istent magát, és a jelenbe hoz. De muszáj hozzátennem azt is, hogy nem vagyunk tökéletesek se, ezért nincs tökéletes szeretet sem. A saját meglátásunk szerint szeretünk másokat is, ahogy gondoljuk, hogy neki az jó. Nem biztos, hogy ez egybe esik azzal, amit ő képzelt el. Az is lehet, hogy amit akar magának valaki, az nem is jó, és aki szereti, épp ezért nem is teljesíti. Például aki örökké szalmakrumplit enne, egy idő után a szervezete megunná. Szóval azért, hogy a kapcsolataink működjenek, meg kell beszéljük, kifejezzük a többiek felé, hogy mire van igényünk, mire nincs igényünk, és mire mennyire. Egy kitolással felér, ha elvárom a másiktól, hogy kitalálja, hogy nekem épp mi kell. Nem fog sikerülni. Persze, a szeretet még arra is képes, de akkor is ismerni kell ehhez a másikat. Nagyon kedves számomra e témakörben az öt szeretet nyelve.
Nagyon sokan hivatkoznak a szeretetre, és hogy az a legfontosabb és legerősebb az életben, de a hozzá fűzött magyarázat már nagyon kevés, és a példamutatás még inkább. Emberek éveket, életeket töltenek el azzal, hogy azt hiszik jót tesznek, és hogy az szeretet. Kívülről pedig az látszik, hogy egyebet se művelt, mint a saját fontosságát igyekezett biztosítani a többiek előtt. De, mint mondtam, semmi se fekete vagy fehér, tehát attól még nagyon is tisztelni kell másokban, hogy jót akarnak a maguk módján. Mivel mi nem vagyunk birtokában a bölcsek kövének, ezért mindig is az volt a megoldás, hogy egy magasabb princípiumot, egy példaképet igyekszünk követni, akit mindenki ismer és elismer, különben az igyekezeteink szétfolynak a jószándékkal kikövezett úton. Azt a magas minőséget legjobb lenne, ha mindenki belül keresné, ahhoz viszont muszáj lenne az elméjétől megkülönböztetni. A kívül keresett minta már olyan gyakran félrevezette az embert, mint ahogyan Az ember tragédiájában láthattuk. Vagy a történelemben kihasználni igyekeztek az ember jó szándékát, miközben a szeretetet kereste egy vallásban, vagy egy eszmében, de csak egy parazitát talált, aki a szégyenét keltette, kihasználta.
Csorda
[bookmark: _Hlk157896308]Nagyon látványos példa, amikor emberek egy csoportja összegyűlik, egy esemény részesei. Mind egy felé figyelnek, legyen ez mondjuk egy koncert, vagy egy előadás. Bekapcsol az úgynevezett csordaszellem. A közös mező kialakul, amikor a figyelem ugyanarra a dologra összpontosul, és akkor egy szuggesszív állapotba kerül mindenki. Akkor bizony, az egyén alárendeli magát a többieknek. Tanácsadó hiányában olyannak fog látszani az egész, mint mikor a verebek felröppennek, és ahogy az arra haladó megriasztja őket, és mintha hangjelekre - egyszerre viselkednek ugyanúgy. A magas szintű élménye ennek az együvé tartozás, amit egy előadó nagyon magas szintre vihet, és katarzis szerű érzéssé csúcsosodhat. És ez kihasználható például politikai nézetek elültetésére, és az alárendeltség állandósulásával válik valaki fanatikussá, és így megszállottá. Például fanatikus ornitológussá. Nagyon lényeges kérdés, hogy ki képes ennek a csoport szuggessziónak ellenállni, és akár a vezér véleményével ellentétes dolgokat is megvédeni. Annak valószínűleg jobb a kapcsolata a belső forrása felé, nagyobb az önállósága, és persze nagyon eltérő minőségek ütköznek. A túlélés záloga mindig a csordához való tartozás volt. Ezt a Jégkorszak óta ismerjük. A lényeg mindig az, hogy a külön vélekedő azt érezheti, hogy a csorda a vesztébe rohan. Nem biztos, hogy igaza van, sőt azt se lehet tudni, hogy kinek van igaza.
Félelem - Tudás
A magyar kifejezés pontos. Az egységtől eltérő fél-elem, nem egész-ség. A félelem meglehetősen hosszú fejezet, mert a világunkat igazgató erők nagyon nagy részben ezzel dolgoznak, és bizony mindannyiunkban vannak félelmek. A félelem nem tudás. Amit az ember megismert, afölött hatalma van. A tudás szabaddá tesz, a nem tudás pedig félelemmel tölt el. Ez hajtott minden kíváncsi embert az ismeretlen felé. Sajnos a mai tudomány már elvesztette a gyermeki kíváncsiságot, mert az egó rettegése minden megszerzett tudást pénzzé és fegyverré akar alakítani. Annak elhallgatásával pedig hatalommá. Ez ennyire egyszerű. Amikor titkosítanak, (amikor csak valakik számára szabad belépni stb.), akkor a tudásból való kirekesztésről van szó. Itt most nem arról beszélek, amikor a gázművek kerítésén belépni tilos tábla van, mert az az egyéneket védi. Egy háború vagy forradalom után mit kell 80 évre titkosítani, amiről nem tudhat bárki? Ez politika, vagyis érdekképviseleti kérdés. Ha én megbízok valakit, hogy képviseljen engem, de az elkezd visszaélni ezzel, és a fent megszerzett információktól elzár, onnantól nem beszélünk igazságosságról. Szándékosan nem nevezem demokráciának, mert az sose volt igazságos, mivel egyenlőnek nem lehet tekinteni embereket, akik teljesen különböző mértékben és minőséggel járulnak hozzá a közösséghez. A nemzeti hovatartozás nem az igazolvánnyal érkezik, hanem az együttérzéssel. Valamikor a közösség igazgatása közel se volt olyan bonyolult, mert mindenki mindenkit ismert, és nem a vélemény kinyilvánítás alapján ítélték meg az egyént, hanem ismert múltja alapján. Nem volt titok, egy kézfogás elég volt a szerződés megkötéséhez. Mióta információt lehet eltitkolni, a bizalomnak már csökken a táptalaja. És amit az ember nem ismer, attól félni kezd. Járatlan út. Ebből egyenesen következik két látásmód: akik a csorda tagjaiként elfogadják, amit tudatnak velük, ha igaz, ha nem; a másik ág pedig önálló információelemzés révén más valóságban élnek, és nincs bennük akkora mértékű félelem. Ebből az ágból kezdett kialakulni az összeesküvés elméletek nézete, az önellátás és a szabad létezés felfogása. Ebbe sokkal inkább illeszkedett mindig, a nem intézményesített Istennel való együttműködés, hiszen az belülről jön mindig. Ezek az emberek a tudást megosztják egymással, és egyértelműen az egymásért élés elvét követik, szemben az egymásból éléssel. Ez nem parancs, ez életszemlélet. Az egymásból élés egy befelé szűkülő, gyorsuló, és versengő világot feltételez, a másik pedig együttműködő élettel teli, kemény, de igazi világot.
Az emberiséget mindig két dolog vitte előre igazán: a félelem és a kényelem. És ugyanez a két dolog viszi lefele is. (Persze a szeretet tartja meg.) A nem tudás kiegyensúlyozására azért az ember kénytelen kitölteni a hézagokat. Mivel sokkal több dolgot nem tudunk, mint amit tudunk, és minél többet tudunk meg, annál inkább látható, hogy sokkal többet nem tudunk, mint korábban hittük. Az pedig mindig is végtelen halmaz marad, amiről nem tudjuk, hogy nem tudjuk. Ezért a nem tudás csak arányaiban változtatható a tanulással. Az egyetlen igazi bűn a nem tudás. A tudás birtokában ugyanis valahogy civilizálttá és szeretetteljessé válik az ember. Együttérző lehet, ha kiderül, hogy a többiek is olyanok, mint én. Nem arról beszélek, amikor szándékos rosszakarás zajlik. A nem tudás okán látjuk a másikat ellenségnek, mert miután megismerjük, kiderül, hogy ő is olyan valahol, mint én. Csak más a nézőpontja. A hit képes a nem tudás hézagjait kitölteni. Képes teljesen elzárni a tudástól is, tehát egyáltalán nem mindegy, hogy miben hisz az ember. A hit alapja pedig egyetlen dologra vezetendő vissza, hogy Isten jó. Ha ugyanis nem jó, akkor semmi értelme kapaszkodni belé, és a félelmet nemhogy nem ellensúlyozza, hanem rontja. A vallástörténet azonban mutatott olyan isteneket, akik nem feltétlenül voltak jók, sőt, bebizonyosodott, hogy nem is voltak istenek. Sőt, akik esetleg jók voltak, azok se voltak istenek, csak jók. Tehát a felettünk tevékenykedőknek is igen széles a palettája, amit a belső súgásaink, igazságérzetünk alapján vagyunk képesek megítélni. Igen, Istent meg kell ítélnünk, hogy stabil legyen a hitünk feléje. Az ősbizalmat egyszerűen elvesztettük, mert amíg felnövünk, kiirtják belőlünk azzal, hogy bizalmatlannak kell lenni a világ felé. Ettől volt erős a régi világok családja. Mindenki elfogadott volt a nagycsaládban, saját szerepekkel, és minden napot Isten szeretetében éltek. A mai kor nagy törekvése, hogy elválassza az embereket az Istentől és a családjától. Ettől az ember nem érzi magát szeretve, se elfogadva. Attól, hogy van jogom lenni, az még nem érezteti velem, hogy kellek is. És ahogy most kinéz a létezés jogát is kezdik már nyirbálni. De miért?
Az elme, az egó folyton a tőle karnyújtásnyira lebegő halálfélelemmel küzd. Mérhetetlen gyors számolómű, ami az összes megélt emléket, és a család felmenői által megélt emlékeket hasonlítja össze a jelennel. Minden megélt trauma emlékezteti egy veszélyre, amitől igyekszik eltávolítani az egyént. Nem törődik a felsőbb értelmével, csak azzal, hogy ami volt, az bizonyította, hogy veszélyes valami. Csakhogy semmi nem fekete és fehér, és ennek a nem tudása miatt eltávolítani igyekszik az embert a jelentől, amiben pedig a legnagyobb ismeretlen lakozik: Isten. Mindenben e kettősség dolgozik, miközben csak egy van: iSTeN. Ha távolodunk tőle, akkor SáTáN. Természetesen az elme nem különbözteti meg a veszélyt a rossz szándéktól. A kés nem veszély, csak ha rossz szándékkal párosul, vagy tudatlansággal. A szeretetnek tehát nem a gonoszság az ellentéte, hanem a félelem, ami a nem tudásból fakad. Ezért az elmét folyamatosan össze kell ismertetni olyan dolgokkal, ami már nem rántja az embert a félelem alacsony szintjére. Ez is egy ösztön, aminek a reakciója menekülés vagy támadás. Ösztön: ős tónus. Minden arra megy ki, hogy ettől sokkal magasabb energiaszinten működjön az ember, és képes legyen érzelmi intelligenciáját megtartani. Vagyis, ha tanulunk, változnak az igényeink, amitől érzéseink kezdenek kellemesebbé, esetleg élhetőbbé válni. Ez nem birkarépa, látszik, hogy mindenki, aki már elégedetlen azzal, amiben van, amit érez, változtatási igénye támad, és keresni kezdi a megoldást: tanul. Csakhogy az elme nem igényli ezt, mivel az önállósult elme nem akarja a vesztét azzal, hogy a gazdája visszaveszi az irányítást. Tehát minden lehetőséget kihasznál, érzéseket irányít valamibe, hogy „az ismeretlen, nem kéne feszegetni”. Minden pillanatban ezzel élünk. A komfortzónánk az ismert világon belül van, és pontosan egybe esik az elme ismereteivel. Tehát meg kell értenünk, hogy a belső egyensúly csak úgy érhető el, ha az elmét kihozzuk a komfortzónájából a jelenbe, és bebizonyítjuk számára, hogy a nyugalom nem veszélyes. Az nem a vihar előtti csend. Nem kell mindig valamivel foglalkozni. Nem kell mindig valamitől félni. Hanem mindig a stabil, növekvő energiaszintre kell törekedni, amiben nincsenek nagy kilengések. Mert magasra jutva könnyen üti meg magát az ember. Talán a világ kezd nem félelmetes lenni, ha így teszünk és az igényeink élhetőbbek lesznek, és ki lehet őket elégíteni. „Nem az éheseket nehéz jóllakatni, hanem aki sose lakik jól.”
Valójában az egó akkor veszi át az irányítást akkora mértékben, ha a tudatos tudat huzamosabb ideig alvó módba kerül. Ha életmódszerűen nem vesz részt az alany a saját életében. Csak a kiutat, és a péntek délutánt várja folyton, a múltban tolult traumákon csámcsog, vagy aggódik az eljövő várható traumáktól. Van az iskoláknak egy szuggesszív hatása, mint a televízió, a készen kapott adatok nincs következménye, csak meg kell tanulni, vissza kell adni, a többi amolyan hosszútávú elképzelés. A hallottakból valódi következtetéseket, szellemi értéket levonni - nem szokott megtörténni.
Folyamatok
Az élet hullámzó folyamatok sokasága. Sose álló nyugalom, ahogy az elme szeretné. Ahhoz, hogy valamit elérjünk egy csomó minden kell, meg kell induljon egy folyamat. A tapasztalataink alapján szoktuk kiválasztani, ami felé haladunk. Ha nem a saját döntésünk, akkor csak sodródunk. Úgy is sodródhatunk, hogy ezt döntöttük. Szóval felfogok valamit, amit el kéne érni. Lehet, hogy csak egy megérzés, egy sugallat, vagy például csak megéhezek. Kialakul egy cél, amit elkezdek az elmém segítségével kitalálni. Már ilyenkor elbukik könnyen az egész, mert látszik, hogy hiányzik valamilyen körülmény, amivel ez megvalósulna. A hiányzó elemeket ugyanúgy a hittel lehet behelyettesíteni. Bármi hiányzik folyamataimhoz, az még nem jelenti azt, hogy nem lesz meg akkor, amikor eljön az ideje. Tehát készül egy terv. Ez a terv képpé alakul, úgy mondja a magyar, hogy elképzelés. A kép magában hordozza a megvalósuláshoz kapcsolt érzéseket, tehát az igényeket, és a vele járó energiamennyiséget is. Sorsszerűnek tekinteni egy eseményt korántsem egyértelmű, mert annyi sok összetevője van, amit nem látunk át. Általában egy folyamatot elkezdeni nehéz, ezt már sokan megfigyelhettük. Ezt a nehézséget nevezhetjük lustaságnak is, mert nincs rá magyarázat, hogy miért nem kezdek bele valamibe. A folyamatot tehát megelőzi egy kialakulási állapot, amiben az ember meggyőződik a szükségről, az igényről, felméri forrásait és lehetőségeit. Az is lehet, hogy a kezdetekor még egyáltalán nem látszik, hogy mi lesz a vége, ha egyszer megindul. Egy hosszú-hosszú munka ilyen, egyszer majd vége lesz.
Ha a folyamat megindult, akkor ezt is kétféle módon, kétféle érzéssel szokott lezajlani. Ha sikerül átadni magam a történésnek, akkor az egy áramlatszerű teremtéssé alakul, amiben az idő más perspektívába kerül, egy ihletett állapotba. Ezt már rég alkalmazzák terápiás szerként, mert bárki megélheti, ha valamilyen alkotómunkát végez, de akár mosogatás, vagy diótörés közben is kialakul. Rég, a fonóban összegyűlt emberek közt egy mesélt, és a többieket tolta ebben az áramlatban, és az mindenkinek nagyon kellemes érzés! Végezték a munkát, fosztották vagy morzsolták a kukoricát, fontak, mindegy mit csináltak, a munka közös mezőben zajlott, miközben rádió helyett valamilyen számukra közeli történetet hallottak, mesét. A jó mese beavatás, ami rendez minket. A magyar népmesék különös módon a világ működése, az évkör minőségei alapján elemezhető folyamatok. Nem értelmezhetőek mindig evilági felfogással, hanem transzcendens állapotokat és nagy megpróbáltatásokat, a lélek alkímiáját voltak képesek átélni vele. A mese lényege nem az, hogy ki van találva egy sztori, hanem az egy mély sugallattal képzett beavatási folyamat, olyan mély, hogy évezredeken át képes szájról szájra megmaradni, és valami belső kincset áthagyományozni a család leszármazottjainak. Ez jó, ez megtart. Mondják, hogy kapálás közben is meg lehet világosodni.
A folyamat kellemetlenebbik változata, ha az ember nem kerül áramlásba (flowba), akkor az elméje üzemben marad, és olyan dolgok foglalkoztatják, hogy amivel ki tudná kerülni a pillanatnyi feladatot. Hol tart, mennyi van még hátra, mit is kellene csinálni ehelyett, mekkora szenvedés is ez! Így kapálni valóban egy kínszenvedés. Hosszú, és borzasztó fáradtságos. Bármely munka lényege, hogy át tudjam adni magam, és megtaláljam az élvezetet a folyamatban, ahogy épp az alakul. Hasonló, mint a diáknak egy könyvet tanulni. Ha nem érdekes, akkor sokkal nehezebb lesz! De ha tetszik a téma, akkor szinte magától megragad, és szó sincs tanulásról, az érdeklődés kielégítésről van szó. Mint akinek olyan munkája van, amit hobbyból is csinálna, az sose jár dolgozni. A dolgozás, a munka nagyon elment egy olyan pejoratív értelmezés felé, ami miatt a fejekben valamiért ez kerülendő, alantas. Pedig az elvégzett munka gyümölcse: önmaga. Nem feltétlen a bérért végzett munkát szeretném ide emelni, másnak végzett munkának valóban nem lehet úgy örülni.
A folyamatok tehát valamennyi idő után befejeződnek, vagy esetleg nem sikerül, és az utána való rendrakás zárja, mikor az értékelés megtörténhet. Általában alábecsüljük ezt a pillanatot, pedig, ha ez nincs, akkor érzéseinkben még tovább fog tartani. Például gyakran álmodjuk tovább feldolgozó álomként, illetve keressük a lehetőségét a folyamatot újrakezdeni. Elvarratlan szál marad, amíg nincs befejezve, akkor is, ha azt más teszi meg. A teremtést se adta át az Isten másnak a hatodik napon, hogy nekem ebből elég volt. Minden teremtő folyamat ilyen, ideális esetben: van eleje, közepe, vége. Az ezekkel járó érzéseket okozzák, és ezekkel tisztában kell lenni ahhoz, hogy ne okozzanak meglepetést! Kellemetlen esetben le kell mondani a célról. Az elme nem szereti a sikertelenséget. Sajnos azonban ez is része az életnek. Kisfaludy szerint a siker a kudarc sorozat vége. Érteni, hogy az, ami van, valami következménye, és ha okozni akarok valamit, a befektetéssel lesz okozat. Jókor, jól sikerült folyamatot megélni igazán felemelő. Példám a kukorica. Jókor kell azt elvetni, kapálni, és ha minden, de minden együtt volt, az időjárás, a talaj, a mag, a csapat, akkor jó lesz a termés. Az katarzis! Nem magától értetődő, hogy az terem! A munkafolyamatok időzítésével egyáltalán nem mindig vagyunk tisztában, hogy ideális-e, a hétköznapok eseményei persze mások, abban van rutin. Alvás előtt nem iszok kávét, és evés után nem megyek kocogni. De például egy forradalom időzítésének sikere min múlik? Milyen égi és földi erők igazgatják azt, és mi mindennek kell egybeesni, hogy azzal rendszerváltozást lehessen elérni? Hány és hány embernek kell jókor jó helyen lenni? Persze ezek nem természetes folyamatok, tehát borítékolható, hogy az elmúlt évszázadokban ezt jellegzetesen dróton rángatták, de volt példa, olyan magyar forradalomra, mikor nagy sikere volt a jókor, jó helyen való akciónak. 1956 októberében a pestiek megsemmisítették a szovjet haderőt!
	Hatás átadás
	Ki ne ismerné az érzést, mikor egy barát vagy rokon lelkesen meséli az élményeit? Abban erő van, és hordozza azt az állapotot, amitől kialakult, egy mezőt. Azt is feltételezhetném, hogy nem csupán energiamező, hanem közeg is, félanyagi természetű. Ha valaki szerelmes, akkor azt mondják, hogy leszáll a rózsaszín köd. Ez kézzel ugyan nem fogható, de igenis érzékelhető állapot. A külső személő együtt érezve, igenis részesül ebből a csodából. Nem fenntartható természetesen, azt mondják a szerelem ködje is elmúlik három hónap alatt. Kétségtelenül az egyik legkiválóbb állapot, amit ember megélhet. Aki ezt átéli, az elmeséli, mert hiszen az a természetes, s a hallgatósága osztozik az örömében és az energiájában is. De ehhez hasonló energiaszinten kell lenniük. Egy lehangolt ember nem képes a szerelmi lelkesülést felvenni. De ha megvan, jól érzhető, és átérezhető! Ezért aztán feltételezhető, hogy minden érzés és állapot okoz ilyen asztrális érzelmi közeget, amit magával hordoz és „eregeti”. A dühös ember füstölgő aurával valósággal rontja a levegőt. Nem is vagyunk azzal tisztában, hogy milyen nagyon befolyásoljuk egymás állapotát ezzel! Mind osztozunk ebből a levesből, mint egy parfüm felhője, ami előbb jön be, vagy egy zsúfolt buszon meglehetősen vegyessé érik. (Egyébiránt a tömegközlekedésben jól megfigyelhető, hogy minden járatra jut egy-két nagyobb lelkű ember, aki megtartja az utasokat egyensúlyukban, biztonsággal érnek célba. Mint egy őrangyali szolgálat, csak erre nem tudatos emberek végzik ezt valamilyen rejtélyes vezettetés által. Ha tehát lekési valaki a járatot, nem a sors csapása.)
	Vagyis minden ember ezt a mezőt kelti, és ez kölcsönhatásban van a környezeti emberek felhőjével. Ebben jól vagy rosszul, vagy valahogyan érezzük magunkat. Két ember például egy szobában biztos leginkább egymásra vannak hatással. Alapesetben egymás átlagát kellene keltsék, ha a felhőik keverednek, ám ez közel sem így megy. Aki ismeri a Mennyei prófécia című könyvet, abban olvashatta a harmadik és negyedik felismerést. Egyértelműen benne van, hogy minden ember energiával él, amit sajnos egyelőre még nem tudunk mindannyian saját forrásból biztosítani. Emiatt az elme irányította vadászat zajlik emberek közt, vagyis tökéletesen tudattalanul egy játszma alakul ki ember és ember közt, hogy elnyerjék egymás energiáit. Van, aki épp az átadás állapotában van, és magától osztja meg felhőjét, máskor meg igényelne némi erőt. A könyv öt módozatot emleget, de én háromra egyszerűsítem:
1. Aki önálló ellátással rendelkezik, nem bocsátkozik játszmákba.
2.  Aki erőszakosan kivonja a másik mezejéből az értékes erőket.
3.  Aki sajnálatot kelt a másik emberben, és annak megesik rajta a szíve.

Látható, hogy itt komoly konfliktusok is kialakulhatnak anélkül, hogy egy szót is szólnának egymáshoz. Állandó kölcsönhatásnak vagyunk kitéve mások felhőjében, és ezt nagyon egészségessé és nagyon rendellenessé is lehet tenni. Érzéseinket alapvetően befolyásolják ezek kimenetelei. Általában ezért olyan pihentető az egyedüllét, mert nem kell semmilyen erőbehatásnak megfelelni. Teljesen tudattalanul zajlanak le azok a konfliktusok, amikor az ember a saját mezejének határait körbe rajzolja a környezete számára. Azokat a határokat kéretik nem bolygatni! Mint mondtam ezek tudattalanul alakulnak ki, teremtjük meg, és ha ezt sikerül kiegyensúlyozni a többiek beleegyezésével, akkor lehet harmonikus a kapcsolat. Egy családban ez ugyanolyan változatos tud lenni, mint egy munkahelyen. A kisgyerek mezője állandó összeköttetést igényel az anyjával, nagyjából 3 éves koráig, de van, aki 7 évet mond. Ez azzal van szoros összefüggésben, hogy milyen fő energia központunk minősége szerint élünk, ugyanis 7 csakra 7 éves ciklusokban váltakozva ismétli önmagát. Vagyis 7x7=49, 50 évesen leszünk újra abban az energetikai állapotban, mint amikor születtünk. Namármost, ez azt jelenti, hogy mindenki számára mindig más minőség jelenti a szükségletet, és a megszokott dolgok nem maradhatnak fent sokáig. A születésnap ezért lehetne jelentős, nem a torta miatt. Erről a Rejtett energiák című könyv sok érdekeset tartalmaz. Tehát érzelmi állapotunk egy állandóan változó energiaminőség igényei szerint alakul, amit az állandóan változó energiaminőségű környezeti emberek elégítenek ki – vagy próbálnak. Borítékolható az a kölcsönhatás, amikor nem sikerül. Szükséges tudni, hogy nem mindig és nem bárki képes ezt megtenni, és hogy ugyanolyan jellegű asztrálmechanikai össz-kölcsönhatáson megy keresztül, mint a mi. Szerencsére vagy se, ezek a folyamatok nem tudatosak, és fogalmunk sincs az egészről, csak éppen, ha ma kicsit bamba vagyok, a másik meg pörög, akkor idegesít. A harag a határaim megsértését jelenti.
Ha ez nem lenne elég bonyolult, akkor rávilágítanék arra, hogy nagyon nem vagyunk zártak. A világ, amibe születtünk, egy bolygó. Rengeteg energia alakulása van, kezdve az időjárás és fronthatások, aztán a különböző energiavonalak, amiket a radiesztézia taglal. A felhőnket erősen befolyásolja egy vízér például, vagy ilyen-olyan vonalak, van vagy húsz féle hálózat, amit kimértek. Szinte nincs egy talpalatnyi föld se, ahol valami ne borzongatná asztrális felhőnket. Ezt érezzük, talán nem tudatosan, de a testen képesek megjelenni akut formában is, például ha túl erős energiasávon alszunk. De fordítva is érvényes: egy nagyon kiegyenlített helyen, olyan igazit lehet aludni, hogy csorog az ember nyála, és évtizedekig emlékszik rá. Persze ha elég erős a mezőnk, nem okoz deformációt egy külső erőbehatás, hanem rugalmasan hozzáalakul. Ekkor a Hartman vonal például kikanyarodik a mezőnkből. A mezőnk szigorúan összefügg, sőt egy lényegű azzal a holografikus élő térrel, amit lelünk kelt, és az kelti testünk számára is azt az információs erőteret, ahova a sejtek belenőnek, amiben működnek és gyógyulást okoznak. Ha egy ilyen erővonal, vagy egy másik ember mezeje elnyomja az enyémet, nem erősíti, akkor hosszútávon tüneteket okoz. Természetesen ez két ember közt szociálisan is meg fog jelenni, nem úgy van, hogy befekszek valaki mellé, és megbetegszek tőle. Pár éjszakát lehet aludni erős elektromágneses szennyezésben is, de el fogok onnan vágyni.
Vannak még ezeknél is nagyobb erők, amiktől máshogy vagyunk, mégpedig a csillagok. Az asztrológia és az asztrozófia lényege, hogy olyan energiaminőségeket igyekeztek feltérképezni, amit az égen haladó bolygók és csillagok egymáshoz viszonyított erőrendszeri alapján egyfajta előrejelzést számíthatunk. Ezek kozmikus erők. Hogy ne lenne hatással bárkire? Egészen biztos vagyok abban, hogy azt a levest, amit fentebb felhőnek, mezőnek, aurának neveztem, azt a csillagok is nagy mértékben fűszerezik. Természetesen ez is folyton változik. És még: nem csak a csillagok változnak, hanem a Földünk is száguld körbe a galaxisban, és ez mind-mind ciklusokat jelent. Természetesen nem mindet tudjuk emberként értelmezni, ha sokezer éves ciklusokról beszélünk. Hiába ábrándozunk az oroszlán korszakról, ha még mindig csak a halakban vagyunk. Pláne, hogy egy ideje már vízöntő van. De mivel nincs etalon toronyóra a Tejút főterén, vélhetően nem tudjuk jól, mi az igaz idő, és mennyit írunk valójában. Hogy mihez képest meg aztán nagyon nem.
Emiatt nem mindegy a ház vagy lakás rendje, a felhő mozgásai egy házban megszokottak. A felhő anyagcseréje miatt azonban érdemes például szellőztetni néha, takarítani, hogy a ház számunkra kellemesebb felhőt tartson fenn, és sugározzon vissza. Ismerek olyan házat, ami szabályosan meghívta a lakókat, hogy rakjanak rendet, és azóta dédelgeti őket! Megsúgom, nem panelház. A régiség emberei jól varázsolták ezt a mezőt a házban és a ház körül. Mindenről tudták, hogy mi tisztít és rendez, és annak mikor van ideje. Mint például a tavaszi nagytakarítás. A földes aljú ház azért nem poros, mert néha védőmintát locsoltak rá (8-asokat, végtelenített huszársújtásokat). A szalmazsákon, dunna alatt aludni védelem, a báránybőrön feküdni védelem. A tűz megidézi a Feljebbvalót, és annak mindig égni kellett. A ház templom, kertje az éden, határa a patak és az erdő. Benne minden élet egy célra törekszik: Élni csak. Egy ember felhőjét egy ilyen környezet nagyon erőssé és egészségessé teszi. Akik így élnek, képesek napi 15-20 órát is dolgozni érte, és semmiért nem cserélnék el.

Állatok érzései

Érdemes megemlíteni az állatok okozta hatásokat is. Az állatok sokkal érzékenyebbek az ember felhőjére, és ösztönösebben reagálnak rá. Pontosan érzik és értik, hogy ki van értük és ki nem. A viselkedésük persze az élelem forrása felé tart, de miután mindenki megkapta a magáét, elkezdenek valami nagyon kiegyensúlyozó munkát végezni. A háziállatok mind, szívesen téblábolnak a gazda körül. Fantasztikus energiát táplálnak, és a figyelmük nem kerüli el azt se, hogy van éppen a gazda. Legegyszerűbb példa a macska, azt még mindenki ismeri. A macska, ha épp nem az önző korszakát éli, akkor örömmel ül a gazdi mellé, vagy rá, és véletlen mindig oda húzódik, ahol beteges a láb, vagy a derék, és dorombol. Rendez, gyógyít. A kutya megnyalogatja a sebet, vagy csak az együttérzés jeleként a kezét. Én a tyúkokkal is megéltem ezt, amikor tüdőbajjal kénytelen voltam havat lapátolni, és körém gyűltek. Páratlan erőt adtak, és rájöttem, hogy nagyon is hálásak – bár a tekintetük ezt ritkán igazolja.
Az állatokról keveset tudunk, mert keveset beszélnek. Azt azért lehet látni, hogy vannak, de hogy mennyire, azt azért kevéssé. Megér egy külön fejezetet. Annyit tudhatok, hogy nem olyan lelkük van, mint az embernek. Emiatt mondható az ember fejlettebbnek, lehet, hogy emberi lélekkel egy állati létforma ugyanolyan kulturális lény lenne. Tehát más lélekkel egész más mezőt keltenek maguk körül, és más érzelmeket is élnek meg. Az elméjük nagyon nem olyan fejlett, mint az emberé. Egészen biztos vannak gondolataik, mert egy macskán is megfigyelhető a gondolkodás. Megfigyel, és a tekintete megértést tükröz. Például, ha piszkálom a fülét, akkor tud úgy nézni, hogy „Ne szórakozz már!” De láttam olyat is, mikor a cigaretta füstjét áhítattal elemezte, és látszott rajta, hogy azt találgatja, hogy mit lát. Vagy a tábortűz mellett a pattogó tűznél ült és belerévedt – egy macska. A kölykeinek vitte az egeret, és teljesen más hangon marúkolt, és egyértelmű volt, hogy tanítja a kis lurkókat, hogy ni, ez itt az egér! Ebben van a vitamin! A lényeg tehát, hogy van mindenük, mint az embernek, csak nem tekintik magukat intelligensebbnek, és nem tekintik magukat elkülönültnek a természettől.
Azt láttam, hogy egy állat halálakor a lelke nem felfelé távozott, hanem le. Mintha a bolygó kollektív mezejébe tartozna. Valószínű nem a vágóhídi csirke állapotát kell elemezni, aki négy hét küzdelem során a napot se látja, majd bedarálják. Szerintem ezekkel a fajokkal kezd felbomlani az emberrel kötött szerződés. Nekem a háziállatok lelkét volt alkalmam tanulmányozni. Nem színes a lelkük fénye, de a kisugárzott mezejük az. Kis felhőjük meglehetősen kiegyensúlyozott, ha természetük szerint vannak tartva. Roppant érzékeny összeköttetésük a környezettel, mint egy amőba, kinyúlnak és együtt úsznak a fajtársakkal, nem fajtársakkal, még a növényekkel is. Hihetetlen rendet lehet ebben tapasztalni. A háziállat el szokott tolódni az élvezetek halmozása irányába, nem feltétlen cél a létfenntartás küzdelme, mint egy vadállaté. De a tyúk, amelyik a mogyoróbokor alatt a homokban fürdik, nyilvánvalóan flowba került. Vagy a macska amelyik a gyepen bogarászik. A verebek, amikor a tavaszi nászt táncolják. Olyan viselkedések, amikre azt mondják ösztönös. Ám minden fajnak saját viselkedési szokásvilága és igényrendszere van. Azt hiszem, a bolygó tanácsadó terével szorosan együttműködnek. A legkisebb talajgombától a nagyvadakig egy rend szerint viselkednek. Egy pióca megkeresi a lecsapolni való vénát, és lám, segít, és beinyekcióz enzimeket, amiktől helyreáll a keringés. Hogy? Aztán hetekig kell rehabilitálni, hogy megint tudjon dolgozni. Vagy egyenesen belehal. Miért lenne ez neki igénye? Ennek tervszerűnek kell lenni, nem létezik, hogy ezek a működések csak úgy véletlen alakultak volna ki.
Találkoztam elhalt macska lelkével, aki kölyköket hagyott hátra. Szellemként bolyongott tovább a balesete után. Soha, más esetet nem láttam még ilyet. A szelleme mindennel igyekezett kifejezni, hogy az egyhetes kicsiknek gondját kell viselni! Beszéd híján ráhangolódással kerestem vele a kapcsolatot. Akkor pedig szinte a szívem szakadt meg. Számomra bizonyított, hogy annyi érzelmet, amit az állatok képesek táplálni, mi nem tudnánk elviselni. A legegyszerűbb kis állat is az életét adja a kölykökért. Nem biztos, hogy az energiamezeje számunkra érzékelhetően erős, de belekeveredik a miénkbe. Nem tökéletesen, mert a létforma nem azonos, és hatások oldódásáról van szó, a finomrészecske összetételében viszont más, és nem oldódik, csak keveredik. Azt hiszem ez lehet lényege a kollektív faji kapcsolatoknak, és hogy más fajok azt nem érzékelik annyira közvetlenül. A kiegyensúlyozottságot, vagy annak elbillenését minden faj érzékeli a másikon, vagy az emberen. Ennek támogatására mintha eleve kódolva lenne itt minden és mindenki. Hogy minden állat érti, hogy egy embergyerek kicsi, és baba, és a kutya fülét is megrághatja, az akkor se bántaná. Vagy képesek felnevelni fajtársak kölykeit, mert az élet védelme mindenekelőtt szerepel. Sőt! Más fajúak kölykeit is. Láttam kutyát kiscicákat szoptatni, felnevelni. Nem olyanok lettek, mintha igazi anyjuk lett volna, mert a faji okosságokat nem tanulták meg, például képtelenek voltak tisztálkodni, mert azt a kutyamama nem adta át. Vagy nem értették a homokba piszkítás lényegét. Nem is volt tisztességes macska egyik se, de megmaradtak és felnőttek. Az együttérzés, tehát az érzelemtestek közti kölcsönhatás más fajok közt is érvényesül. Ez azt jelenti, hogy minden fizikai lénynek van asztrális és külön érzelem mezeje. Az érzelemtest kölcsönhatásba lép, az asztrális nem, vagy csak részben kompatibilis. Van érzékelés, hiszen a kutya látja, ha összetörve érkezem, és jön vigasztalni.
Jelek hatása

Ennek az alkímiájával érdemes lenne külön tudományágat nyitni, mert az ember, állat, növény, és minden, nem teljesen anyagi létforma gyógyítását lehetne vele elérni. Nem vagyunk azzal se tisztában, hogy az egyszerű anyagok, amik körül vesznek minket, milyen hatással vannak a mezőinkre. Azzal például a jelgyógyászat már foglalkozott, hogy egyes jeleket a testre rajzolva komoly gyógyulásokat lehet előidézni. Kérdem én, hogyan??? Egy felületre felvitt forma képes a mező befolyásolására, akkor semmi nem mindegy az egészség szempontjából, ami körülvesz minket, és mind érzéseket kelt, akár jó nekünk akár nem. Sőt, nagyon valószínű, hogy nem csak a sík, hanem a térforma is ilyen hatással van, és akkor még a négydimenziós változóformákról végképp keveset tudunk. Ha ez így van, akkor egy hangszeren eljátszott dallam, ami gömbszerűen terjed ki, nem azért lesz hatással rám, mert a fülem felfogja és az agyam dekódolja a lelkem felé, hanem a vibráció láthatatlan, gyorsan változó térformákat kelt, ami önmagában is jelent valamit, anélkül, hogy bárki hallaná. Program, ami valószínűleg hordozza a hangszeren játszó lelkületét, de még mi mindent? Akkor hát bármi, ami közeget vagy tárgyi anyagot módosít az ember, az viszi tovább az alkotót. A forma nem kell, hogy jelentsen is bármit számunkra. Akár egy krikszkraksz is lehet. Miért nem jelennek meg ezek a természetben? A jelek jelentéssel bírnak. Akik ezt megfejteni képesek, a teremtés hatalmával rendelkeznek. Legegyszerűbben az Emoto féle víz kísérletekkel lehet ezt igazolni. Egy edényre bármely nyelven írunk fel szavakat, azonos jelentéssel azonos formájú kristályokat képeznek. (Kivéve a magyar szeretet szó esetén 7-es szív forma lesz, más nyelveken 6-os szimmetria.) Vagyis a jelentés számít, nem a felirat, és az írással visszük fel a jelentést. A jelentést pedig valami nagyobb tudat elemzi, és érvényesíti. A jelentést felírja a felület vagy alak mezejébe. Minden bizonnyal az időfizika által emlegetett léthullámokról van szó, aminek a közegét, az étert a tudomány még eltagadja. Tekintsük úgy, hogy a létezés jelentés, a jelentés maga a mező. A jelentésről már van annyi fogalmunk, hogy a gondolatokkal tud terjedni, és jóval pontosabb, mint ahogy az megjelenik fejben, vagy kimondja, vagy leírja valaki. A nyelv ennek a jelentésnek a közlésére szolgál. A kimondott szó azért bír teremtő erővel, mert jelentést hordoz. A jelentéshez valamilyen viszonyunk van, amit elemez az elme, és érzést párosít, és az érzés intenzitása annak a teremtő erőnek a mértéke lesz. Azt hiszem azt is kijelenthetem, hogy a jelentés információ. Azt pedig a hely is hordozza. Ahogy minden hópehely más, mert más úton ér földet, más-más információs mezőn megy keresztül. Abban azért megkülönböztetném az információt és a fentebb említett jelentést, hogy nem azonos az intenzitásuk. Az információ állandónak tűnik, majdnem, mint egy könyvbe írt szöveg. (Jóllehet egy könyv nem állandó, csak emberi léptékben nagyon sokáig megtartja az adatokat.) A jelentés viszont teljes multidimenzionális össz-kölcsönhatásban van mindennel, ami a teremtésben valaha megjelent. A tudati felhőink levese telis-tele van szennyezve meddő, vagy kisértelmű jelentésekkel, amikhez azonban ugyanúgy kapcsolódhatnak erős érzelmek, ha valaki azzal sokat törődik. Az internet ontja ezeket, katarzist, és élvezetet, és a boldogság várakozását keltik. Kevés az esszenciális értelmű közlés. Az az egyszerű törekvés, hogy olyan jelekkel vegyem magam körül például egy házban, amiknek a teremtményeivel szívesen találkoznék, mégsem egyértelmű az emberek számára, és sokak szerint menő dolog halálfejes pólóban babát várni. Semmilyen kedvtelésből felvett lebontó erő nem kedvez. Most például olyanokra gondolok, mint egy horrorfilm, ami nélkül simán tovább fejlődhetek kulturálisan. Vagy erőszakos szövegű zenék egészen biztosan nem felfelé viszik az energiaszintet, noha gyakran erőt képviselnek. Az Isten mindenben képes megjelenni, tehát én nem mondhatom, hogy NE, de az okból okozat lesz. Halált hirdető zene nem fog életet teremteni. Hogyha minden jelentést hordoz, akkor teljesen egyértelmű, hogy a rend okozta és az általa okozott harmónia nem csak egy látvány, hanem egy holografikus interferencia, egy kedvező hullámtér: a csí. Hogyan hordoz ez energiát? Nem hordoz, mert az mindenütt ott van. Hanem a keltett hullámterek kedvezőbbek számunkra, ha tisztaság és rend van, vagy akár szellőztetve van a szoba. Vajon mi minden kellett ahhoz, hogy ebből ez a leves emberré sűrűsödjön?  A szabadenergia kutatás lényege, hogy olyan egyensúlytalanságot keltsen, amivel ezt a mindent átható energiát megcsapolja. Ez a Szentlélek ereje.



Sors

Az időfizika a Kezdetről kifejtette, hogy az, ami van, időből van. Nekünk erről egész más élményeink vannak, hiszen nem egy közegként képzeltük ezt el, hanem egy traumát élünk meg vele kapcsolatban, hogy az idő csak telik, és minden elmúlik, egy ősmumus. A tudomány bizonyos szempontból el se ismeri. Anyagi érzékelésünk korlátoz bennünket ezt tágabban érzékelni, hiszen a nem testben élők, nem lineáris időérzékelést élnek meg, hanem állandó jelenlétet. De ez nem egy állóvíz, mint ahogy az elme a jelenlétet egy statikus képként képzelné, hanem egy meglehetősen mozgalmas térfolyamat. Egy médium közvetítésében egy Kryon nevű entitás úgy fogalmazta meg, hogy olyan ez, mintha egy kisvasút terepasztalát nézné, és a vonat a jelen valóságunk. Azt nem lehet tudni, hogy pontosan mi lesz, csak azt, hogy milyen pályán halad a vonat. És hogy bedőlt egy fa, vagy elágazás következik. De hogy mire odaér, lesz-e benne változás, az nem biztos, hogy átlátható. Na most, ez azt feltételezi, hogy nincs eleve elrendeltség, csak kötöttségek vannak a pályán. A döntéseink viszont alapvetően változtathatják a vonatunk útját, hiszen a változó érzéseinkkel örökké máshogy döntünk, és igen, valószínű, hogy nekimegy a fának, de előfordul, hogy idejében megáll. És akkor a múlt az mi? Onnan nézve annak se kéne lenni, hanem az is most van, csak már ott van, mert megtörtént, nem pedig csak lehetségesség. Vagy a múlt eseményei is csak lehetőségek?
A másik írásomban bizony ezt már ecseteltem. A megbánás és megbocsájtás ereje abban van, hogy egy múltbéli eseményt másik valóságra terelek. Nem meg nem történté teszem, hanem lesz mellette egy helyes döntésű valóságvonal, aminek a terjedő mezejétől éppen most érzem magam megkönnyebbülve, jóllehet, évekre visszamenőleg is meg lehet bocsájtani. Tehát teljesen képlékeny a múlt és a jövő is, és meglehetősen nagy mozgásterünk van ahhoz képest, hogy általában mit hittünk erről. Nyilván mindenki szeretné a maga kedve szerint alakítani az életét és a boldogságát, amit ilyen módon pozitív gondolkodással és egyebekkel nagyon is megtehet. Az életkörülményein, pedig egyáltalán nem biztos, hogy tud változtatni, mert abban megegyeztünk a társakkal, hogy te akkor jössz, és teszel velem valamit, amit nekem meg kell bocsájtani, és azzal leszünk mi mindketten többek, tanulunk. Kivéve, ha előbb értem meg, amit tanulnom kell, akkor felül lehet emelkedni az események sodrán és ekkor nem lehet tovább egyértelműen sorsról beszélni. Előfordul emberekkel, hogy valaki egy életen belül kettőt él. Nem arról van szó, hogy új életet kezd, hanem hogy leteszi az előző élet fonalát, mert végzett, és úgy folytatja új megegyezésekkel, hogy közben nem kell meghaljon, és újjászülessen. Akinek elege van a szenvedéseiből, és az emlékeivel már nem szívesen él együtt, az aligha teheti ezt meg. Vagyis meg kell békélni a múltunkkal, és azzal is, ami jön. A megbocsájtás az érzéseink fölött hozott magasabb rendű döntés, hogy bár az nem esik jól, elfogadom, és hagyom, hogy úgy van - illetve volt és lesz is. Ha ez bekövetkezik, akkor nem lép fel több kölcsönhatás, hiszen erő csak ellenerő esetén lép fel. Ha én gátat vetek valaminek, óhatatlanul meg is kell élnem a vele együtt járó erőhatásokat. A magyarban volt egy régi kifejezés erre: támadás. Ebben a szóban benne van, hogy a verekedés azzal kezdődött, hogy visszaütöttem. Ha nem adom a „támot”, akkor kitérek, nincs pofon. Ez a hagyás művészete. A szemlélődő állapota meglehetősen kiegyensúlyozott, és kellemes. Nem akarja a dolgokat megváltoztatni, hanem csak szemléli, ahogy azok megváltoznak maguktól. Akkor kell csupán beavatkoznia, ha nem megy magától, és látható annak igénye. Például elmegyek a fogorvoshoz idejében, mielőtt még javíthatatlan károk nem keletkeznek, és még több idő telik fájdalmakkal.
Sajnos és szerencsére a dolgok nem ilyen egyszerűek. Ugyanis egyáltalán nem csak a múlt befolyásol minket a sorsunk és érzéseink szempontjából, hanem a családunk, és falunk lakóközössége, és a nemzet tagjai is. A felmenők által megélt dolgok viszont sokkal szigorúbban részt vesznek ebben, manapság úgy nevezik ezt, hogy transzgenerációs örökség. Öröklöm a generációk közötti traumákat. Szollár Szilva egészen fantasztikus kutatásokat végzett ezzel kapcsolatban. Érzéseim tehát nem csak a sajátjaim, hanem a felmenőimé is. Az ő konfliktusaikat is meg kell éljem most és mindörökké, és feladatként kaptuk azt is, hogy oldjuk meg, hogy az utánunk érkező generációk ne részesüljenek ebből az ajándékból. A legközvetlenebb módja, hogy rengeteget beszélgetünk a családtagokkal, és amiket megéltünk, vagy tudjuk, hogy az öregek megéltek, azt elmondjuk egymásnak. Tanúja voltam annak, hogy egy beszélgetés után nagy megkönnyebbülésen ment keresztül mindenki, mikor egy egyszerű, de nagyon fontos kapcsolati problémát megbeszéltek. Több generáció beszélgetett, és valószínű, hogy egy előző életi esemény oldódhatott, és nem csak azoknak volt erős megkönnyebbülése, akik akkor érintve voltak, hanem most, akik másodlagosan is hordozták a feladat csomagot. És akkor nem csak annak a kisírása okozta a megkönnyebbülést, hanem utána három nappal rohamszerű tüneteket produkáltak a családtagok. Ez az új medicina szerint leírtak alapján egy úgynevezett epileptokrízis. Akut esetben éri meg orvoshoz fordulni, egyébként kipihenhető. Végtelen fáradtság, értelmetlennek tűnő testi fájdalmak, vagy akár epilepsziás roham is előfordul. Álmok mutatják, hogy a csomag le van téve. Őrangyalaink önfeledt ujjongása ez. Beszélgetni, beszélgetni, beszélgetni! Mi volt a terv, és mikor hajtjuk végre, amit terveztünk? Ki tudja.

Konfliktuspárok

A konfliktuspárokból származnak az információs kölcsönhatások. A nem pár információ nem vet hullámokat, mert nem hordoz energiát. Az információpár igen. Mit jelent az, hogy konfliktuspár? Azt jelenti, hogy egy konfliktus valójában két helyen zajlik le. Vegyük példának a Fradi-UTE konfliktust. A fradista utálja az utéseket, és fordítva. A konfliktus ugyan nem biztos, hogy visszavezethető egy bizonyos eseményre, amit én éltem meg, lehet, hogy örökölt trauma. Legvalószínűbb, hogy ha bennem él a gyűlölet a fradisták iránt, akkor összefúj a szél egyel, hogy megoldjuk a kérdést. Neki ugyanaz a traumája. A fradistának a traumára vonatkoztatva a világon senki mással nincs dolga, csak azokkal az utésokkal, akikben a gyűlölet ugyanúgy tükörképként él. Ha ez nincs, akkor nincs kölcsönhatás a felek közt. „Felek”. Az információk kosarában az ilyen pár információk nagyon kicsi részt jelentenek, sokkal több információ nincs kölcsönhatásban a többivel, mint ami van, és ehhez egy korábbi konfliktusnak kell lenni az időnyomon. Ezt az elkülönültség feltételezése okozza, vélt vagy valós különbségek. Mindkét focicsapat szurkolója pesti, ilyen szempontból ez vélt különbség. Valós pedig az, hogy ki verte be előbb a másik arcát egy meccs után. Ez a konfliktus. Két egyenrangú erőt képviselnek, és elkerülhetetlen a határok meghúzása. Minél kisebb terület áll rendelkezésre, annál élesebb ellentétek fognak bekövetkezni. Például egy újzélandi focicsapat szurkolója nem valószínű, hogy vitába keveredik egy fradistával. Érzelmi töltés nélkül pedig az egész csak szalmaláng lesz. Aki csak azért megy ki a meccsre, hogy verekedjen, annak mindegy, hogy kinek az oldalán verekszik, nem fog traumákat megélni miatta, mint aki hithű módon térdel bele a másik gyomrába.
Ez a fajta konfliktus tehát az egy térben és azonos érdekterületen lévő minőségekre vonatkoztatva fog bekövetkezni. Ez könnyen lehet politikai vagy nemzeti léptékű, kereskedelmi, piaci érdekkörnyezet, vagy akár családon belüli kakaskodás, például anyós és menye közti „ki főz jobban” csatározás. Hogy mindezek létrejönnek-e, az érzelmi töltöttségnek és a kulturált megbeszélésnek a függvénye. Ha ugyanis a kommunikáció által képesek a felek megérteni, hogy a másiknak ugyanakkora joga és helye van az adott területen, akkor lehet kompromisszumokat kötni. Vagy ha az erőviszonyok elbillennek, és az egyik nyilvánvalóan erősebb, akkor még mindig eldöntheti, hogy békés egymás mellett élés következik, vagy a gyengébb alul marad. A magasabb szintű rend mindig mindenki számára a nyertes-nyertes viszonyt fogja gyümölcsözővé tenni. Az alacsonyabb szintű rendet pedig az egymásból élés parazita felfogása határozza meg, mégpedig, hogy az alantasabb fog felül kerekedni. Ehhez mindkét félnek észnél kell lenni, mert az egyensúly elbillen. Vegyük példaként a Magyar Királyság és Horvátország történetét. Horvátország teljesen önként tartozott Magyarországhoz, nem volt konfliktus, és nem volt elnyomás se. Közös érdek volt: a béke.
Nyilvánvaló, hogy a már létező konfliktuspárok keresni fogják egymást a kiegyenlítődés miatt. Lépten nyomon azokat az embereket fogom találni a családomban elsősorban, akikkel még van elintézni valóm. Bizony meg kell érteni, hogy minden kezdődött valahol, és a maga szemszögéből mindenkinek igaza volt. Az érdekeik szemszöge más. Kinek fütyül a rigó? Péternek vagy Pálnak? Természetesen egyiknek se, hanem mindkettő alacsony szinten élte meg a tanulnivalót. Vajon meddig hagyják durvulni a vitát? Minden esetben a megbeszélés és az érdekegyeztetés a békés és magasabb rendű megoldás. Még úgy se tud elmúlni a dolog, hogy a vita tárgya már rég nincs a képben. Például a rigót megfogja a macska. Attól még, hogy nem egy közös mezőben él két fél, még lehet közös megegyezés. A béke legszebb példája ugyancsak a Magyar Királyságé, mégpedig a Szent Korona tan. Egy olyan magasabb rendű elv mentén tartották a békét, ami kizárta az elnyomás lehetőségét.
Ugye a hangyaboly életét kevéssé befolyásolja mondjuk egy oroszlán, vagy antilop. Nem is egy információs mezőben élnek, más a kollektív tudatuk. Ám egy helyen, egységes egyensúlyt alkotnak. Nem akadályozzák egymás létezését, mégis nagy a másodlagos függés egymás iránt, hiszen az oroszlán megfogja az antilopot, amit meghagy belőle, a hangyák viszik el. Egyensúly van. Emberek közt is tud lenni ilyen egyensúly, például egy faluközösség. Mindenkinek más a munkája, és ilyen módon egymásra vannak utalva. Lehet valaki haragos, hogy a suszter inkább elmegy kádárnak, de ez akkor is a közösséget fogja érinteni, nem az egyéneket. A közösség érzései pedig abban nyilvánulnak meg, hogy ki vezeti azt. A régiségben senki nem vághatott ki egy nagyon öreg fát, mert a fa volt a rangidős. Meg kellett kérdeznie a falu tanácsát vagy öregjeit, hogy mit szólnak ehhez, mert a falu öregebb volt, mint a fa. Ezt hierarchiának hívjuk. Ebben mindenkinek megvan a maga joga ÉS kötelessége, és természetesen a hozzá tartozó felelőssége. Minden tagnak a maga helyén egyénileg, a többi tag pedig tisztában van ezzel. Konfliktus és érzelmi kanálcsörgés akkor alakul ki, ha a másik zavarja az én határaimat, vagy alulmúlja a saját kötelességeit. Ebben azonban valamikor egyáltalán nem biztos, hogy az egyének tettek rendet, hanem egy felsőbb vezető, például a család kimondott vagy kimondatlan vezetője, általában az öreganya. Ő volt a legbölcsebb az élet súlyát tekintve, hiszen ő hozta az életet a családba, és ha elveszett belőle, neki fájt leginkább. Ma meglehetősen zavarodott világban élünk, mert felbomlott a legtöbb család, és nincs vezető személy, aki döntést hozhatna, hatóságokat meg magasról nem érdekli, hogy mit szenved két szomszéd, amíg törvénybe nem ütközőt tesznek, vagy feljelentés nem történik. Az igazságosság iránti vágy egy olyan igénye az embernek, amit ma alig tud kielégíteni. Az ilyen irányú érzések pedig nagyon könnyen alakulnak tettlegességbe, alkoholizmusba vagy más pótcselekvésbe.
Megoldás
Szollár Szilvia egy előadásában több fontos dolgot ismertetett arról, hogy miből adódik össze a transzgenerációs örökségünk.
Jung: A család befejezetlen traumái hatása alatt állunk. Amíg az ember a tudatalattiját fel nem tárja, azt hiszi, hogy sorsa van.
Szondi Lipót: A család kényszersorsot ír elő, és az ezzel való szembenállás okozza a konfliktust a tudatos tudat és a tudatalatti közt.
Dr. Hamer: Nincs testi elváltozás lelki konfliktus nélkül.
Szollár Szilvia: Nincs lelkik konfliktus családi életvédő mechanizmus nélkül.
A fentiek alapján belátható, hogy érzéseink zöme egy olyan világból fakadnak, amikről tudatos információnk nagyon kevés van, feltárásukra kevés az esélyünk. A feltárás és a megértés okozza ezek oldódását, gyógyulását. Belátással kell lennünk egymás iránt, mindenkinek megvannak a maga megoldandó konfliktusai, és mindenki számára eléggé a képességei határértékén vannak megoldásai is. Tehát nem egy fáklyásmenet kérem, amit itt mindenki megél. A családon belül ez a legmunkásabb, mivel a családtagokat nem lehet kicserélni, legfeljebb otthagyni. A felelősség viszont attól nem múlik el. Minden családtag állapotát befolyásolja, hogy milyen jól, vagy nem jól haladok a traumák feloldását illetően, és bizony egyesekkel ezt csoportmunkával kell tudni megoldani, hiszen nem minden családtag kap kulcsot a megoldásokhoz, de minden családtagot érint a végeredmény. Igen, testvérek közt megoszlanak az örökölt feladatok. Ha pedig valaki meghalna, akkor újrafelosztás történik a rangok, kötelességek és felelősségek tekintetében. Ez is állandóan változik, bár egy darabig hisszük, hogy mind együtt leszünk. Ezért nagyon lényeges, hogy mindenki tanuljon, tanuljon, és értse meg és tudja csinálni, és helyettesíteni bármelyik családtagot, különben az ő feladatköre többet nem lesz betöltve. Vagy beházasodik valaki, és csatlakozik a családhoz, hogy részt vállaljon a felelősségből, miközben hozza a saját családja örökségeit is. Beszélgetni, beszélgetni! A lelki eredetű betegségeink tehát a családunk hozadéka, amit ezek szerint a traumák kioldásával lehet a legegészségesebb módon gyógyítani. De mivel? Néhány generáció elteltével már mit kezdek a traumával? Nem fogom érteni, hogy mi okozza például egy gátlásomat? Ez ugyan nem testi tünetű betegség, de egyáltalán nem nevezhető egészségesnek. Kevés az eszközünk, és nagy vele a munka.
Az egyik ilyen mód a családfa kutatás. A tagok felvezetése, hogy ki milyen kapcsolatban volt egymással, egyfajta kezdeti tudásmezőt feltételez, amit nem tudunk még feltölteni adatokkal. Azonban elkezd összhangba hozni a családdal, amit akkor vesztettünk el, mikor az szétköltözésekkel vagy vitákkal megváltozott. Egy mondat egy dédapáról, vagy csak a szakmája ismerete számtalan kaput kinyit, és utat enged a megoldások felé. Aki ezt nem csinálja, nem érzi.
A másik ilyen megoldás az időutazás. Képlékeny dolog. Kevesen hiszik el, amit látnak olyankor, kétségbe vonható információk érkezhetnek, és az is lehet, hogy csak a tudatalatti szimbolikus közlését kapom, mint egy álom. Mit kezdek olyan szimbólumokkal, aminek a kulcsait nem értem? Félreteszem érlelni. Ám nagyon érdekes adatokat lehet fellelni, ha kiderül, hogy kivé született vissza a dédapám? Például én magam vagyok. Nem javaslom senkinek az előző életi kutatást, mert olyan fájdalmakat is megélhet az ember, amik túlsúlyosak a mai tudat számára. Nem véletlen, hogy elfelejtjük. De, akinek a családjában van, aki átlátja, hogy kik születtek vissza és kik voltak annak előtte, számtalan dolgot megmagyaráz. Legtipikusabb eset, hogy nem volt lehetőség kiélni egymás iránt a szeretetet és kell még rá további lehetőség.
Harmadik megoldási útvonal a családállítás, egy meglehetősen teátrális folyamat, mikor egy konfliktusra „keresünk rá”. Van egy vezető. A szereplők felveszik a folyamatokhoz tartozó tagok minőségeit, és egyszerűen eljátszák. Nem kell ismerni senkinek azt, akit játszik, akit behelyettesít éppen, teljesen ösztönszerűen történik, és bámulatos megértéseket lehet szerezni belőle. A terhek lepakolása, a trauma feldolgozása aztán még eltart egy darabig, viszont nyilvánvalóan megéri. És megéri rendszeressé tenni, hiszen nagyon-nagyon sok ember nagyon-nagyon sok traumája kerül ilyenkor terítékre.
Azzal, hogy megoldok egy traumát, nem fog megszűnni. Annak lesz érési folyamata, és a családtagok mire megértik, vagy jobban mondva megszokják a megváltozott érzésmezőket egy csomó idő eltelhet. Esetleg nem értik majd, hogy eddig volt valami, most meg nem képes rá, például szomorúnak lenni. Tételezzük fel, hogy ez sikerrel megtörténik, akkor pedig jön a soron következő konfliktus, amivel most lesz ideje törődni. A New Age követői úgy mondják, hogy aki a kardok hídjára lép, az ne építsen rá házat! Vagyis aki a keresés útjára lép, a lelki fejlődés útjára, annak nem lesz nyugta, onnantól nagyon kalandos, munkás élete lesz, hiszen azzal kezd el foglalkozni, amiért ide jött, és a lébecoló előélet lemaradásait szépen be lehet majd hozni. Sőt, ha leürül a lista, akkor túl is lehet teljesíteni. Például a fent említett két életet élni egy életen belül. De bizony az is előfordul, hogy az illető leteszi a gyeplőt, és senki nem fogja érteni, hogy miért kellett annak a kiváló embernek olyan korán meghalnia. Egyszerűen azért, mert az útkeresés folyamán a lélek elfárad. A fájdalom nagyon fárasztó, és elhasználja a legedzettebb mestert is. Misi mester, az első tanítóm azt mondta, hogy „Ez olyan regényes!”
Álmok
Vannak általános tudásaink az álmokról, és már komoly szakirodalma van. Miket érzünk álmodáskor? Innen nézve ez itt valóság, álomból nézve pedig ez az, ami álom. Nem minden álom olyan tiszta, hogy ez az érzés tudatossá váljon, némely esetben csak személőként végig nézünk egy filmet. Semennyire se vagyunk olyankor ráhatással az eseményekre, viszont minden pillanat nagyon sok érzéssel társulhat, néha csak közönyösen éljük meg, néha mélyen átéljük esetleg egy tragédiáról vagy más borzasztó dologról szóló álmot. Van, hogy a szereplők nem is veszik tudomásul a jelenlétemet és nincs kölcsönhatás. Számomra az a legérdekesebb, mikor öntudatra eszmélés van, és rájövök, hogy miket tudtam ott korábban, és könnyedén alkalmazom. Például tudok repülni, vagy erős vagyok. Általánosságban az álom, üzenet a lélektől arról, hogy most hogy „vagyunk”, vagy feldolgozó álom, és arról szól, amit napközben nem sikerült átélni, megélni, átérezni. Vagyis néha álmában tovább dolgozik az ember. Találkoztam vizsgálatokkal, amelyek arról szóltak, hogy az alany agyhullámait igyekeztek mérni. Az alvásnak is van külön tudományága, és feltérképezték, hogy mikor, hogy alszik az ember, és nagyjából mi történhet. Először is megállapították, hogy alvás közben ciklusok vannak, órás, másfél órás ciklusok, amikor az éber és mélyalvás váltakozik. A test olyankor töltődik, nem uralja az elméje, és nem használ el annyi-annyi energiát a gondolatok és azok következményei miatt. Teljesen tudattalan állapot, de a testhez tartozó „bios”, vagy biológiai tudat életben tart, lélegez, végzi az anyagcserét, és bizonyos érzékelőket nyitva tart, ha valami zaj vagy más érzék fel kell ébressze az embert. Tehát lényegében teljesen tehetetlenek vagyunk a testünkben is, mivel nem tudjuk eldönteni, hogy most lélegzek vagy nem, vagy a szívem dobog vagy sem. Minden működni fog, csak esetleg képes vagyok okosan, tudatosan befolyásolni, hogy lassabban veszem a levegőt, vagy okosabban táplálkozom. Megfigyelték, hogy az alvási ciklusok közt van olyan, mikor az agy nemhogy pihenne, hanem szinte eléri a 100%-os kapacitását, amire ébren a töredékére se vagyunk képesek. Ébredés előtt valamivel történik egy pár másodperces intenzív esemény, akkor történik az álom. Nem minden álom ilyen persze. Tehát úgy tűnik, hogy néha nem időarányosan álmodunk, hanem egyszerűen feltöltik az álmot, és egy perc múlva azt érezzük, hogy végig álmodtuk az éjszakát.
Van üzenetszerű álom, amikor valaki megjelenik, és mondja, csak mondja. Természetesen az ébertudatnak lövése sincs ébredés után, hogy miről volt szó, az olyankor nem feltétlen evilági esemény. Aztán van, hogy más emberek jelennek meg, esetleg akik már nem élnek, és a gesztusaik, vagy egy-egy mondatuk arra utal, hogy már sikerült megbékélni vagy ellenkezőleg, születne vissza. Azt hiszem el lehet fogadni, hogy néha a túlvilág üzen. Az egyáltalán nem biztos, hogy érthető az üzenet. Többségében szimbólumokat talál ki a lélek, amit vagy megértünk, és megszokunk, vagy ez hiábavalóság marad, és elmaradnak az üzenő álmok. Sokat hallom, hogy mindenki mindig álmodik, csak nem emlékszünk rá. Hogy miért és mi törli azt? Az eltérő dimenziók. Ahhoz hasonlatosan, hogy mi nem látunk itt egy angyalt, ha megjelenik, mert nincs rá fizikai érzékszervünk, illetve el vagyunk hangolva az ő világától. Neki nincs fizikai megnyilvánulása, nekünk meg nem működnek a nemfizikai érzékeink. Műszer se érzékeli, mert az is csak anyagból van. Néha azonban a lelkünk, vagy valamely rétegünk lehet vele hasonló tartományban, és szelíd kölcsönhatás adódhat. Az álmok esetén is látszik, hogy teljesen más valóságot fog fel az ember, és ami az itteni feltudattal nincs összhangban, az ott is marad. Majd, ha sikerül visszatalálni, megint érvényes emlék lesz. De akkor ennek az egésznek mi az értelme?
Az, hogy az érzések valósak és megéljük. Az érzések akkor is átszűrődnek az ébredés feledtető fátylán, ha az egészből egy pisszenést se tudunk visszaidézni, csak a hangulatot. Előfordul tehát, hogy vannak olyan megéléseink, amiket sehogy máshogy nem érezhetnénk, csak némi háttértámogatással. Hangsúlyozom, hogy nem biztos, hogy a mi valóságunk valóságosabb, mint az álmoké! Lehet, hogy mi vagyunk azok, akiknek nagyobb szüksége van a segítségre, mert tudattalan és önkéntelen létezésben tengetjük az időnket, és szenvedünk. Nem kisebb a probléma, mint amikor valakiben nem tudatosult, hogy meghalt, és mivel képes tovább teremteni életének minden momentumát, bolygó lélekként saját csapdájába esik. Vannak angyalai, akik imádkoznak érte, üzenni próbálnak, de sok-sok idő eltelhet, mire feleszmél, és átkel. Az élőknek azért nagy a hatalma ezen a téren, mert van szabad akaratunk, és ha valahogy felfedezzük az odaragadtat, akkor egy egyszerű és rövid szertartással be lehet avatkozni. Hangsúlyozni való, hogy ott más az időperspektíva! Egy örökkévalóságot is megélhet ott a szenvedő, sok energiát elvonva a környezetétől. Vagyis nem mindegy, az élő számára, hogy hagyjuk-e egymást ott senyvedni.
Megéri foglalkozni az álmokkal. Az álmok tehát sok esetben szimbolikus üzenetek, amiket a lélek saját nyelvként alkalmaz, ha az ő dimenziójából egyébre nem vagyunk érzékenyek. Mindenki számára egyedi szótárat kell kitalálni, mert mindenki más e tekintetben. Érzékeltetni tudja a mondandóját, azonban a nyílt közlés nagyon ritka. Például utazás a vonaton az lehet életút, a jellege és sikere pedig a pillanatnyi helyzetünk. Mondjuk, ha van jegyem, akkor az életem jól alakul, ha pedig csak a sínek mellett heverek, akkor komolyan be kell avatkozni valahol. Vagy ha váltó felé halad, akkor előfordulhat valami változás, mint például költözés, vagy hasonló. Ha törődünk ezzel, és törekszünk a megértésre, mind nagyobb szelete marad meg, és egyre többet sikerülhet felfogni a lélek isteni üzeneteiből. Van, aki azt javasolja, hogy ébredés után azonnal jegyezzük le, mert eltelik egy kicsi idő, amíg vannak még emlékek, azonban a fizikai világ gondolatisága azt felülírja. Aztán meg ott a tudatos álmodás csodája, amikor átveszi a gyeplőt az ember. Vagy ki lehet fejleszteni az éber alvást is, mikor a test alszik, a tudat meg közben tevékeny maradhat. Rengeteg szabadidőt jelent! Ekkor persze nem lehet sok energiát igénylő dolgot csinálni, de lehet utazgatni, megszemlélni a világ más embereit, tanulni, meditációt végezni, elképzelni valami későbbi munkánkat. Még titkokat is lehet kutatni, de olyan emberrel eddig csak egyel találkoztam.
Mondják, hogy a jövőérzékelés olyan, mikor a lélek előremegy, és ébren deja vu élményként lesz egy gondolati rezonanciája. Én ezt nem tartom kizártnak, de már említettem, hogy valószínűbbnek tartom a jelenséget más valóság áthallásaként azonosítani. Viszont olyannal több eseten találkoztam, hogy az alany más emberek életében őrangyalként tevékenykedett. Vagyis elalszik az ember, és megy szolgálatot teljesíteni. Sugallatokat tesz, hogy eszébe jusson valakinek egy ötlet, egy megoldás a problémájára.
Megtörtént velem egy olyan ritka eset, mikor valaki alvását önkéntelenül végig szemléltem. Látható volt, hogy bármilyen pózban feküdt, közben kisebb-nagyobb mocorgásokat végez, vakaródzik, megfordul, stb., majd ugyanabban a pozícióban ébredt fel, mint amiben elaludt. Onnan tudhattam, hogy ébredés várható. A lélek képes volt kommunikálni nagyon lassú gesztusokkal, míg ő aludt, és a feltett kérdésre vagy közlésre nem gondolatilag, vagy szóban reagált, hanem apró lassú mozdulatokkal. Mondhatom, nem illik senkivel ilyet csinálni! Nagyon bizalmas kapcsolat esetén érdemes ezzel foglalkozni, mert az ember önkéntelen állapotban van, védtelennek érzheti magát, hogy mit tesznek vele, míg ő nincs is tudatában. De mindenképp izgalmas, hogy a lélek direkt kapcsolódik, míg az elme öntudatlan. Előző életi emlékek merültek fel, ami korábban sejtés volt, és ezt beigazolta egyértelműen. Az alany nagyon zavartan ébredt, és nem feltétlen pihente ki magát. Később nem volt könnyű elmagyarázni mi történt. Hangsúlyozom, ilyet nem szabad csinálni, velem is véletlen történt meg.
A hagyás művészete
Az álmokban a leggyakoribb az önkéntelen szemlélődés. Ehhez hasonlítanám azt az isteni állapotot, amit a nem azonosulás elvének ismerünk: „Én nem vagyok azonos a személyes történetemmel, a fizikai testemmel - én ennél sokkal több vagyok, a Teremtő rajtam keresztül tapasztalja a világot. Társteremtő vagyok, Isten egy szikrája bennem él. A szemlélődő állapotából kell cselekednem.” Éber állapotban is hatalmas hozadéka lehet, ha képes lennék a dolgokat nem minősíteni, hanem annak és olyannak látni amilyen, és hagyni a létezését azzal, hogy nem akarom megváltoztatni. Ez az elfogadás igen magas foka, hiszen legtöbbünknek mindenről van véleménye, és az elménk örökkön hányja a válogatatlan kritikákat. Életmegtartó értelme van ennek az elemzésnek, mert alapszinten is látható, hogy valami, amivel találkozom, az nekem jó vagy nem. Az, hogy miről van szó, vagy milyen az, teljesen mindegy. Tehát hogy valami jó, vagy rossz, az minden embernél mást jelent, és néha elhamarkodottan ítélkezünk. Ha azonban megállítjuk a belső kritizálást, akkor lényegesebben nagyobb békében élhetünk. Mindazonáltal nem szabad hagyni, hogy valaki elhibázza az életét, mert nem mondtam neki, hogy a konnektorba nyúlni kényelmetlen érzés. És a határaim betartása és betartatása is fontos az egyensúlyom szempontjából. De ha ezeken felül úgy tudom vizsgálni a világot, és az eseményeket, mint egy álomban, akkor olyan, mintha végig meditálnám az életem. Az olyan, mintha az állandó megbocsájtás állapotában lennék magam felé, és mások felé. „Ahogy fent úgy lent, ahogy kint, úgy bent.”
A szemlélődő hagyás állapota meglehetősen hasonlít az Isten viselkedésére. A személyiség nem akadályozza azt, hogy egységként tekintsünk mindenkire és mindenre. Ehhez azonban az érzékeink néha nem elegendőek, hiszen nagyon kis szeletét fogjuk fel a MINDENnek. (A semmiről meg még fogalmunk sincs.) Nem tudhatjuk, hogy egy autista nem így él-e éppen? De nem kell olyan messze menni, az állatok így élnek. Nagyon kis részét változtatják meg a környezetüknek, a többi úgy van jól. Még a halottaikkal se bánnak máshogy. Nem tart soká náluk felfogni az elvesztést, ha lezajlott, ami le kellett, tovább állnak, és attól még minden cselekedetük a tovább élésé lesz. Az alom túlélése érdekében előfordul, hogy a sajátját, gyenge utódját kell kilökni a fészekből. Ez nem érzéketlenség, hanem pontosan a hagyás művészete. A túlélők érdeke. Jézus nem ezt tanította nekünk, ő azt mondta, hogy egyetlen bárány után is menni kell, mert mind Isten. Tehát a természeti törvényekkel való együttélést az együttérzéssel hagyta el az ember, mert az emberség megköveteli a kevéssé életképesek támogatását is. Majd mindent megtesz a gyenge utód felneveléséért is. De attól, hogy nekem fáj az együttérzés, az nem azt jelenti, hogy megoldom vele a társ baját. Nem azonosulni kell azzal, hanem a szemlélődő hagyásban megérteni, hogy ahová került, az a saját gondolatainak és előéletének az oka. Nem biztos, hogy hibás benne, és lehet, hogy meg lehet abból menteni. De ha megint belegyalogol abba, akkor látható, hogy előbb meg kell tanulnia, hogy mi a tettei következménye. Vagyis hagyni kell embereket elesni, és tönkre menni, ha a tanító példa számukra nem elegendő. Ez a felfogás azt hiszem szülőként a legnehezebb. Miután felnevelődik a kicsi valamivé, és aztán el kell engedni a kezét, sőt néha ki kell lökni az alomból, mert később nem állna meg a saját lábán. Tanítani, tanítani, tanítani. De ilyen értelemben a tanítás nem az iskolába járatást jelenti, hanem példamutató mintát jelent. Attól még hagyni kell, hogy egyedül próbálja ki az első pogácsát megsütni, és az első szöget beverni, mert különben sose tanulja meg. Meg fogja égetni az ujját, vagy ráüt a szegezéskor. Azt kell hagyni! A hibázás része a tanulásnak, és hagyni kell hibázni a másik embert. Megérteni kell, nem kritizálni. Hagyni az ő határait is. Aztán szemlélni, hogy máshogy tudja majd csinálni, és az is működik. Isten másik alkotása. Ez a dolgok egészséges rendje.
Tudatos érzések
Az összes eddigi elmélkedés lényege, hogy körül járjuk az érzéseink lényegét, működését. Megállapítottam közben, hogy amíg a megértéshez egy tyúklépéssel előbbre haladtam, felvetődött mindenhol még egy csomó kérdés. Tengernyi dolgot nem értünk még az érzéseinkről. A cél azonban továbbra is ugyanaz maradt: jobban szeretnénk érezni magunkat, boldogabbak szeretnénk lenni. Úgy tűnik, hogy nem ezért vagyunk itt. Az, hogy megoldok egy karmikus problémát, sikerül megbocsájtanom valamit, feldolgzoni egy traumát, azt hozza magával, hogy jön a következő. Mégis ez maga az út lényege. Nem kell aggóni, hogy a kvótát sikerül teljesíteni, mint a kommunista 5 éves tervet, mert ha ugyan meg is történik, a 120%-os túlteljesítés is nagyon becsülendő. Tehát nem kell attól tartani, hogy egyszer csak nem lesz mit tenni.
De mindenképp cél, hogy a folyamatainkat minél kevesebb szenvedéssel végezzük, és ami még előbb kellett volna elhangozzék: ne okozzunk nagyobb galibát, mint amiért idejöttünk. És hogy folyamataink könnyebben alakuljanak, elengedhetetlen a tanulás és a megtapasztalás. Élmények, amiket az erszényben hazavisz a tékozló fiú. A kevesebb szenvedés pedig úgy érhető el, ha egyre tudatosabbak vagyunk gondolatainkra és érzéseinkre. Nem engedjük, hogy valami elvonja a figyelmünket, és a lelkünk értékmérői mindig a dolgok jobbítása felé igazgassanak. Tudatosan éljük érzéseinket! Az érzéseink megfigyelése, és azok hagyása, nem elkendőzése vagy az azoktól való kitérés, ami megkönnyíti az életünket. Megtehetem, hogy úgy döntök, hogy valakit mától kedvelni fogok. Vagy csupán nem fogok gyűlölni azért, ami, vagy amilyen. Csak tartom a határaim. Feltételezem, hogy neki is oka van olyannak lenni, és köszönöm, hogy nem nekem kell azt végig csinálni.
Természetesen a vágyainkat nem lehet elhallgattatni. Évekig mondogattam a megbocsájtás jegyében, hogy nem lehet valamit nem érezni, ha már egyszer jelen van. Nem. De akkor bele kell menni nyakig. Meg kell élni, és megérteni, hogy miért és honnan jön. Ha szép azért, ha nem, akkor meg azért, hogy ne legyen megint. Némileg van lehetőség terelgetni a vágyakat, hogy kerüljön ki egy-egy zátonyt a hajónk. Ehhez azonban tudni kell, hogy merre tart a kishajónk, és érteni, hogy minek milyen értéke van. Terelgetni a vágyakat, hogy ne a végtelenbe vesszen, hogy elérhetőnek tűnjön, de azzal senkinek nem ártva. Majd persze tudomásul vesszük, hogy a szenvedés elkerülhetetlen, de az értelme az, hogy a tarisznya teljen, és értsük meg, hogy Isten számára tapasztaljuk saját teremtését.

2

